
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e. 103] (2020)

Heft: 3: Korrekt : über den Umgang mit Minderheiten, Mehrheiten, Spinnern,
unserer Sprache, Opfern, Tätern, Symbolen und Geschichte

Artikel: Wie das Christentum den Rassismus erfand

Autor: Cavadini, Pietro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie das
Christentum
den
Rassismus
erfand

Sklaverei gab es lange vor dem Christentum. Aber ohne
protestantische und katholische Rechtfertigung hätte sie wohl nicht bis

gegen Ende des 19. Jahrhunderts überlebt. Wichtig für die

Aufrechterhaltung der Sklaverei war zweifellos die Erfindung des

Rassismus durch das Christentum. Das Foto zeigt den aufständischen

Sklaven «Spartakus», Statue des Schweizer Bildhauers

Vincenzo Vela (1820-1891) im Museo Vela in Ligornetto.

VON PlETRO CaVADINI

Xm Winter 54/55 v.u.Z. sitzt Pau¬

lus, selbsternannter Chefideologe

des jungen Christentums, wegen
christlicher Umtriebe in Ephesus im

Gefängnis. Dort lernt er den Mitgefangenen

Onesimu (griechisch «der

Nützliche») kennen, einen entflohenen Sklaven.

Was tut nun der Propagandist der

«Religion der Liebe und der Gleichheit

aller Menschen»? Zunächst predigt
Paulus so lange auf den armen Onesi-

mus ein, bis dieser sich zum Christentum

bekennt. Dann schickt er ihn mit

einem Begleitbrief zurück zu seinem

ebenfalls christlichen Eigentümer
Philemon in der Kleinstadt Kolossai. Im

Brief bittet Paulus den Philemon, sei¬

nen Sklaven, «der dir früher unnütz war,

jetzt aber dir und mir sehr nützlich ist»,

wieder aufzunehmen. Verklausuliert,

aber deutlich fordert Paulus allerdings
Philemon auf, den Sklaven Onesimus

doch ihm zu überlassen: «Ich wollte

ihn gern bei mir behalten, damit er

mir an deiner statt diene in der

Gefangenschaft. Aber ohne deinen Willen

(als Eigentümer) wollte ich nichts tun.»

Philemon soll an dem vorgeschlagenen

Sklavenhandel keinen materiellen

Schaden erleiden, denn «wenn er

(Onesimus) aber dir Schaden angetan
hat oder etwas schuldig ist, das rechne

mir an. Ich, Paulus, schreibe es mit

eigener Hand: Ich will's bezahlen.»

Paulus' Haltung zur Sklaverei, dass diese

nämlich gottgewollt und mit dem

Christentum vereinbar sei, wird auch in

anderen Äusserungen des «Apostels

der Liebe» deutlich: «Ihr Sklaven,

gehorcht den irdischen Herren mit Furcht

und Zittern und mit aufrichtigem

Herzen, als wäre es Christus.» (Epheser

6.5) Oder auch: «Die Sklaven ermahne,

dass sie sich ihren Herren in allen Dingen

unterordnen, ihnen gefällig seien,

nicht widersprechen, nichts veruntreuen,

sondern sich stets als gut und treu

erweisen, damit sie in allem die Lehre

Gottes, unseres Heilands, schmücken.»

(Titus 2)

Sklaverei, eine göttliche Kategorie
Nun ist es sicher nicht so, dass die

Christen die Sklaverei «erfunden» hätten

- aber die neue Religion hat auch

nichts gegen sie unternommen. Im

Gegenteil: Im antiken Rom war Sklaverei

12® freidenken. Herbst 2020



in erster Linie eine rechtliche Kategorie.

Ein Sklave unterstand, wie die

übrigen Mitglieder der «familia», dem

Oberhaupt des Hauses, dem «pater
familias», und wurde von ihm rechtlich

vertreten («patria potestas»). Bei den

Christen hingegen war Sklaverei eine

göttliche Kategorie: «Der Herr sprach

zu Mose auf dem Berg Sinai: Die

Sklaven und Sklavinnen, die euch

gehören sollen, kauft von den Völkern,

die rings um euch wohnen; von ihnen

könnt ihr Sklaven und Sklavinnen

erwerben. Auch von den Kindern der

Halbbürger, die bei euch leben, aus

ihren Sippen, die mit euch leben, von

den Kindern, die sie in eurem Land

gezeugt haben, könnt ihr Sklaven erwerben.

Sie sollen euer Eigentum sein...»

(Lev 25, 43-46)

Nun mag man einwenden, dass Sklaverei

zur Zeit des Paulus normal war und

es deshalb billig sei, das Verhalten und

die Ansichten der frühen Christen ihr

gegenüber an heutigen moralischen

und ethischen Massstäben zu messen.

Dem Unrecht entsprungen
Dem ist zum einen entgegenzuhalten,
dass die neue Religion mit der Forderung

angetreten ist, die Richtschnur für

das Leben als Christ müsse die Einheit

von Gottes- und Nächstenliebe sein.

Zum andern gab es durchaus
heidnische Zeitgenossen von Paulus, die

sich zur Frage der Sklaverei ganz
anders geäussert haben. Zum Beispiel

der Philosoph Seneca: «Dieselben

Anfänge haben alle Menschen, denselben

Ursprung; niemand ist vornehmer

als ein anderer. Bedenke bitte, dass

der, den du deinen Sklaven nennst, aus

denselben Samen entstanden ist, sich

am selben Himmel erfreut, gleich

atmet, gleich lebt, gleich stirbt!» Seneca

geht sogar noch weiter: «Der Geist

kann ebensowohl auf einen römischen

Ritter wie auf einen Freigelassenen

oder Sklaven fallen. Was heisst römi-

freidenken. Herbst 2020

scher Ritter, Freigelassener oder Sklave?

Es sind blosse Namen, der Eitelkeit

und dem Unrechte entsprungen.»
Seneca verurteilt hier - anders als der

Christ Paulus - die Sklaverei in schärfstem

Mass und zeigt deutlich, dass er

die Herrschaft eines Mannes über ein

anderes menschliches Wesen als

verwerflich empfindet.

Kein Rassismus in der Antike

Die Sklaverei der Antike leitete sich

aus einem völlig anderen Weltbild ab

als diejenige Form, die sich erst später

in Verbindung mit dem Rassebegriff

entwickelt hat. Zu diesem Wandel

der Sklaverei hin zum Rassismus hat

das Christentum massgeblich

beigetragen.

Lange Zeit galt die christliche Taufe

und die Bekehrung als Merkmal echter

Menschlichkeit. Wer getauft war, war
ein Mensch und von Gott akzeptiert,

egal wo er oder sie herkam oder wie

er odersie aussah. Nun aber hatte man

das Problem, dass in Europa
flächendeckend zwangsbekehrt und zwangsgetauft

worden war. Wie wollte man

jetzt die guten von den bösen Schäf-

lein unterscheiden? Was machte man

beispielsweise mit getauften Hexen

oder konvertierten Juden? Mit einem

Mal verwandelte sich - zuerst in Spanien

- die Frage nach der Reinheit des

Glaubens in eine Frage nach der Reinheit

des Blutes. Diese Idee war neu.

Jemand wie Aristoteles hielt zwar Sklaven,

aber nicht, weil er von der Reinheit

seines Blutes überzeugt war. In der
Antike gab es keinen Rassismus.

Mithilfe des Rassenbegriffs wurde erst

um 1500 in Europa und vor allem in

Spanien eine neue theologische und

auch politische Kategorie eingeführt:
An die Stelle der Glaubensmerkmale

traten jetzt Abstammung und Blut als

zentrales Merkmal der Zugehörigkeit.
Die Welt war vielfältiger und komplexer

geworden und die alten Kategorien

reichten nicht mehr aus, die Menschen

zu unterscheiden und in die
entsprechenden Schubladen zu stecken. Also

erfand man neue Schubladen - und da

stand Rasse drauf.

Ein Hauptkennzeichen trennt also die ^
modernen von den antiken Sklavenge- m

Seilschaften: die Rolle der Rasse und m

des Rassismus. am
Obwohl es Dokumente päpstlicher z
Verdammung der Sklaverei gibt, wa-

ren diese vor dem 19. Jahrhundert nie
m

ohne Einschränkungen. Meistens galt ^
die Verdammung der Versklavung von
Christen oder auch von Indios, aber q
nicht der «Negros». Papst Innozenz

VIII. verteilte Gefangene als Geschenke

an den Klerus, und viele Klöster in

der Neuen Welt besassen Sklaven.

Protestanten waren nicht besser

Auf der protestantischen Seite ist das

Bild ähnlich. Lange Zeit, bis ins 18.

Jahrhundert hinein, gab es zwar oppositionelle

Stimmen, aber sie wurden meistens

von anderen übertönt und an den

Rand gedrängt. Im Jahr 1642 musste

die protestantische Synode in Rouen

«übermässig skrupelhafte» Personen

tadeln, die es für gesetzeswidrig hielten,

wenn protestantische Kaufleute

mit Sklaven handelten. Und als einige

Baptisten in South Carolina heim nach

England schrieben und um Weisung

baten, wie sie mit einem Mitbruder
ihrer Glaubensgemeinschaft verfahren

sollten, der seinen Sklaven

kastriert hatte, erhielten sie die Antwort,
dass sie doch keine Zwistigkeiten in

ihrer Bewegung riskieren sollten wegen
«geringfügiger oder gleichgültiger
Streitgegenstände».
Die Erörterung der Frage in den

britischen Kolonien Nordamerikas, ob

Sklaven getauft werden sollten, war

von der Angst durchsetzt, die Sklaven

könnten als Christen die Forderung

nach Freilassung erheben. Einige

koloniale Gesetzgeber behalfen sich

Fortsetzung Seite 15

13



sam»). Was uns nicht umbringt, macht

uns stark. Das Immunsystem ist hier ein

Beispiel. Das Leben konfrontiert uns

immer wieder mit unvorhersehbaren

Widerwärtigkeiten aller Art. Komplexe

Systeme, zu denen der Mensch zählt,

brauchen Herausforderungen. Ebenso

wichtig ist es, andere Sichtweisen

kennenzulernen, sonst wird man

Gefangenerseinereigenen Meinung.

Humor kommt ungelegen
Die heiliggesprochene Mutter Teresa

schrieb in ihren nunmehr veröffentlichten

Briefen: «Meine Seele leidet.
Vielleicht gibt es gar keinen Gott.» Zweifel

sind im Glauben ein zentrales Thema.

Da kommen Humor oder gar Spott
sehr ungelegen und machen Angst.
Wären die Zweifel berechtigt, so würde

das Glaubensgebäude des Einzelnen

zusammenbrechen, denn es hat ja

Wahrheitsanspruch.

Anders bei Wissenschaftlern und

Humanisten, die jederzeit wissen, dass sie

nur den «aktuellen Stand des Irrtums»

kennen; für sie sind Widersprüche keine

Rückschläge, sondern Ansätze zum

Weiterdenken und -forschen.

Der Humanist Julian Huxley ging schon

bei der Gründung der UNESCO davon

aus, dass deren Werte sich wandeln

würden und dass dies gut sei. «Anders

als die meisten theologischen
Lehrgebäude», schrieb Huxley, «akzeptiert
das neue Denksystem Wandel und

Fortschritt als unvermeidbar, ja als

erwünscht, da ihm jede Neuerung
willkommen ist, selbst wenn sie

althergebrachten Denkweisen zuwiderläuft.»

Andere Meinungen sind für den

Humanismus daher keine Gefahr.

Was ist denn die Funktion des Humors?

Er dient unter anderem dazu, Spannung

abzubauen. Das verträgt sich

allerdings sehr schlecht mit Dingen, die

uns heilig sind. Es war und ist

einladend, sich über Autoritätspersonen
wie Lehrer, Pfarrer, Könige oder Politi¬

ker lustig zu machen. Ebenso verständlich

ist es, dass diese versuchen, den

Spott zu unterbinden. So forderte US-

Präsident Trump die zuständigen
Behörden auf, gegen Late-Night-Shows
einzuschreiten. Und Diktatoren
unterbinden Witz und Spott im Ansatz und

nachhaltig. Humor hat etwas Subversives

an sich, er verneint den Anspruch
auf Respekt und Ehrbezeugung.
«Wenn man sich selbst nicht mehr gar
so ernst nimmt, dann führt das zu einer

Lebenshaltung, die einen entspannter,
humorvoller, gelassener macht», sagt
der Philosoph Michael Schmidt-Salo-

mon in einem Interview.

Wider moralischen Dogmatismus
Man darf sich über Atheisten oder
Humanismus lustig machen und man tut
es auch: «Was sagt ein Atheist über

Jesus? - Der ist für mich gestorben.»
Auch über Religion muss man sich

lustig machen dürfen. Ein Witz sollte

nur danach beurteilt werden, ob er

uns zum Lachen bringt; er will ja gerade

nicht korrekt sein. Die Grenzen des

guten Geschmacks sind dabei

subjektiv und können nicht von einem Zensor

überwacht und sanktioniert werden.

Es ist wichtig, dem Sprecher oder
Schreiber Wohlwollen entgegenzubringen.

Was war wirklich gemeint? Es

gibt nicht nur religiösen Dogmatismus,
sondern auch moralischen. Es reicht

nicht, «moralisch auf der richtigen Seite

zu stehen und aufrichtig empört zu

sein. Wir brauchen die Fähigkeit,
unterschiedliche Sichtweisen unvoreingenommen

gegeneinander abzuwägen»,

sagt dazu Schmidt-Salomon.

Pathologischer Dualismus, der die

Menschheit radikal in absolut gute und

hoffnungslos böse aufteilt, ist wieder

auf dem Vormarsch. Michael Schmidt-

Salomon spricht von «einer Art

kulturübergreifenden Borderline-Störung».

Gerechtigkeit sollte man nicht mit

Selbstgerechtigkeit verwechseln.

Fortsetzung von Seite 13

damit, den Sklaven wegen ihrer

«barbarity», «rudeness», «weakness and

shallowness of their minds» die Fähigkeit,

Christ zu werden, pauschal

abzusprechen. Damit gerieten sie natürlich

in Widerspruch zum Auftrag Jesu, zu

allen Völkern der Welt zu gehen, sie zu

taufen und zu lehren (Mt 28,18-20).
Andere kamen auf die Idee, ein spezielles

Ritual einzuführen, das der
Taufzeremonie vorgeschaltet wurde. Dieses

bestand darin, die Täuflinge in

Anwesenheit ihres Herrn einen Eid ablegen

zu lassen, demzufolge sie aus der Taufe

keinerlei Anspruch auf Freilassung

oder Einschränkung des absoluten

Gehorsams ableiten würden.

Wichtiger noch als solche Eid-Erpressungen

war der Beitrag von christlichen

Predigern zur rechtlichen Rationalisierung

der Sklaverei durch Regelungen,

die auch den Sklavenhaltern genaue
Vorschriften machten. Diese Vorschriften

dienten aber kaum jemals der

Einschränkung ihrer Verfügungsmacht
über die Sklaven. Sie waren Versicherungen

gegen mögliche Milde der
Sklavenhalter. Sklaven zu bestrafen war
nicht ein Recht der Sklavenhalter,
sondern ihre Pflicht.

«Verdienst» der Kirche

Mit der Enzyklika «In plurimis»
bezeichnete Papst Leo XIII. am 5. Mai

1888 - erst 23 Jahre nach der Befreiung

der Sklaven in den USA-die
Sklaverei als eine Sünde wider die Natur.

Die Abschaffung der Sklaverei sei ein

Verdienst der Bemühungen, mit der
die Kirche die Bekämpfung dieses

Übels vorangetrieben habe.

Wer sich ein Bild von der ethischen

und moralischen Schamlosigkeit und

der Fähigkeit zur Geschichtsklitterung
der katholischen Kirche machen will,

dem sei die Lektüre der Enzyklika «In

plurimis» empfohlen.

freidenken. Herbst 2020 15


	Wie das Christentum den Rassismus erfand

