
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e. 103] (2020)

Heft: 1: Abtrünnig : Ex-Muslimin Sarah Haider im Interview

Artikel: Interview mit der Ex-Muslimin Sarah Haider* : "Es ist okay, seinen
Glauben aufzugeben"

Autor: Kyriacou, Andreas / Haider, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKEN I GESPRÄCH

Xo
S
Û_
CO
LU

O

D
LU
Cxi

r-\

Interview mit der Ex-Muslimin Sarah Haider*

«Es ist okay, seinen
Glauben aufzugeben»
Interview: Andreas Kyriacou

Andreas Kyriacou: Erzähl uns zunächst

etwas zu deinen Kindheitsjahren.

Sarah Haider: Ich bin in Pakistan geboren,
als ich sieben war, zogen meine Eltern in

die USA, ich erinnere mich noch, wie ich

als Kind Englisch zu lernen begann, und

dass ich wahrnahm, dass ich mich nun in

einer anderen Kultur bewegte.

Meine Eltern waren vergleichsweise

liberal eingestellte Muslime. Allerdings
würden die Verhaltensregeln, die sie mir

20 freidenken, rühling 2020

aufbürdeten, unter Christen sehr wohl

als konservativ gelten. Ich musste keinen

Hijab tragen, aber ich wurde angehalten,

mich züchtig zu kleiden. Ich führte also

nicht wirklich das Leben eines

durchschnittlichen Kindes in meinem Alter.

Welche Rolle spielte Religion für dich

als Jugendliche?

Zu Beginn meiner Jugendjahre - ich

sehe sie als die Zeit, in der ich mich zu

einer denkenden Person entwickelte -
wurde mir bewusst, dass ich mich nicht

meiner Religion entsprechend benahm.

Ich wollte eine bessere Muslima werden.

Ich entschied mich mit dreizehn, den

Hijab zu tragen. Zu dieser Zeit empfand ich

das als meine freie Wahl. Ich bemerkte

erst später, dass ich mich in einem Umfeld

bewegt hatte, in dem dies nachhaltig

befürwortet wurde, ich mich bei meiner

Entscheidungsfindung also stark von

anderen hatte leiten lassen.

Ich wurde zu meiner Zeit als Hijab-Träge-

rin gar missionarisch, ich wollte die Seele

meiner nicht-muslimischen Freunde

retten.

* zu Gast am Tag der Apostasie



Doch dann kamen nach und nach Zweifel

in dir auf...

Ja, da war ich fünfzehn oder sechzehn.

Die Idee, dass Personen nicht in den

Himmel kommen können, nur, weil

ihnen der Islam nie offenbart worden war,

obschon sie anderweitig gute Menschen

waren, schien mir ungerecht. Viel später
erfuhr ich im Austausch mit anderen

ExMuslimen, dass dieser Punkt für viele am

Anfang ihres Zweifels stand. Doch dieses

Gefühl führte bei mir zunächst noch

nicht wirklich zu einem Glaubensverlust.

Man redet sich ein, dass etwas noch lange

nicht unfair sein muss, nur weil es

ungerecht scheint. Es könnte ja einfach daran

liegen, dass man die Religion nicht

genug versteht.

Bald sah ich mich aber an der High
School mit den, wie ich sie nenne,

Standardargumenten von Atheisten konfrontiert,

wie der Existenz von Üblem auf der

Welt, trotz eines gutmütigen Schöpfers.

Anfänglich war ich schockiert, dass

jemand ungläubig sein könnte, versuchte

die Argumente zu entkräften und

missionierte für meine Religion. Ich umschiffte

theologische Inkonsistenzen und fand

Gefallen an wissenschaftlichen

Erklärungen, die meinen Glauben scheinbar

stützten.

Doch dann ging es sehr schnell. Ich

begann Philosophieforen zu besuchen, und

mein Glaube wurde nachhaltig erschüttert.

Rückblickend kann ich sagen, dass

die mir aufgezwungene Auseinandersetzung

mit Gegenargumenten viel in

mir auslöste. In der Atheistenszene wird

ja intensiv darüber debattiert, ob man

Gläubige herausfordern oder sich eher

mitfühlend zeigen soll. Ich sehe mich

selbst nicht als militante Atheistin, aber

ich weiss, dass ich damals den einen

oder anderen verbalen Schlag ins

Gesicht benötigt hatte, um bereit zu sein,

meine eigenen Überzeugungen zu

hinterfragen.

Ich wurde Atheistin, bevor ich Ex-Muslimin

wurde, das heisst, ich hörte erst auf,

an Gott zu glauben, bevor ich mich der

Religion als Ganzes entfremdete. Das

war der weitaus schwierigere Schritt.

Ich war mir sicher, dass ich stigmatisiert
und Freunde verlieren würde, wenn ich

in meinem muslimischen Umfeld offen

über meinen Abfall vom Glauben sprechen

würde.

Doch dann kam ein Wendepunkt, und

du wurdest zur Mitgründerin der
ExMuslims of North America. Wie das?

Ich kannte lange keine anderen Ex-Muslime.

Dann begegnete ich Muhammad

Syed. Ich glaubte ihm anfänglich nicht,

dass er auch ungläubig war, ich war wirklich

noch niemandem begegnet, der

sich vom Islam abgewendet hatte. Wir

beschlossen, das war im Jahr 2013, die

Ex-Muslims of North America zu grün- m

den, ursprünglich als Unterstützungs- ^
gruppe für Personen in einer ähnlichen ^
Situation. Die Resonanz war überra- m
sehend gross. Es kamen Leute an unsere

Treffen, die acht Stunden Fahrzeit auf m
en

sich nahmen, um sich mit uns und ande- ^
ren austauschen zu können. Wir bemerk- o
ten schnell, dass wir das Entstehen

regionaler Ableger fördern mussten.

Wir machen längst auch viel

Öffentlichkeitsarbeit, um auf die spezifischen

Probleme, mit denen sich Ex-Muslime

konfrontiert sehen, aufmerksam zu machen.

Und wir stehen hin und sagen: Es ist völlig

in Ordnung, seinen Glauben

aufzugeben, auch den Islam. Ich würde selbst

das Etikett «Ex-Muslimin» nicht aktiv

verwenden, wenn die Verfolgung der

Islamaussteiger und -aussteigerinnen nicht so

drastisch wäre.

2019 lancierten wir eine Plakatkampagne,

um anderen Ex-Muslimen Mut zu

Fortsetzung Seite 22

Plakatkampagne der Ex-Muslims of North America

• EX-MUSLIMS OF NORTH AMERICA
PÉWUtSy/KH COTFH, l/SSTUDT »ia

PliRSRE

freidenken. Frühling 2020 21



machen. Als Sujet hatten wir unter anderem

den Spruch «There is no God, but

Allah» geplant - mit «but Allah»

durchgestrichen. Eine Plakatgesellschaft

testete den Slogan an Muslimen - und wies

ihn dann zurück. So erging es uns mit

mehreren Textvarianten und Dutzenden

von Plakatgesellschaften. Doch wir lies-

sen uns nicht entmutigen. Die Kampagne

ging dann live mit dem Slogan «Godless.

Fearless. Ex-Muslim». Nicht meine

Lieblingsvariante, aber immer noch eine

starke Aussage.

Wie reagiert die Politik auf euer

Engagement für Apostatinnen?

Historisch betrachtet war Gottlosigkeit
in den USA immer eine Sache der

Linken, das ist auch heute noch so. Aber die

Anliegen der Ex-Muslime nehmen einen

sehr seltsamen Platz ein. Unsere Anliegen

erhalten nur von zwei Gruppen wirklich

Beachtung: von Atheisten und von

Fremdenfeinden. 95% unserer ex-muslimischen

Unterstützer positionieren sich

selbst mitte-links. Doch ausgerechnet

von diesem Teil des Politspektrums
erhalten wir leider kaum Zuspruch.

Ein Teil der Zurückhaltung mag darin

begründet sein, dass die USA immer noch

ein sehr religiöses Land sind. Die

Zugehörigkeit zu Glaubensgemeinschaften

geht allerdings zurück, und langsam wird

Religionslosigkeit auch in der Politik

salonfähig. Und das Wissen um die schwierige

Situation für Ex-Muslime nimmt stetig

zu. Auf der anderen Seite nimmt

Identitätspolitik einen immer grösseren

Stellenwert ein.

Religiosität wird von Vertretern der

Identitätspolitik oftmals als etwas
Unveränderliches angesehen. Dabei beweisen

wir Ex-Muslime alleine durch unsere

Existenz, dass die eigene Weltanschauung

etwas Dynamisches ist und man

einem ganzen Strauss von Ideen nachgehen

kann. Es wird übrigens spannend

sein zu sehen, welchen Einfluss die Gen¬

derdebatte auf die Identitätspolitik
haben wird, die in vielerlei Hinsicht von der

Unveränderbarkeit von Merkmalen

ausgeht, beim sozialen Geschlecht aber Flu-

idität betont.

Eine weitere Herausforderung ist die

Tendenz im Westen, den Westen als von

Vernunft geprägt zu sehen, den Osten

hingegen als Ort der kulturellen Tradition

und des Aberglaubens. Das machen

Personen auf beiden Seiten des

Politikspektrums, die Linke ist sich dessen aber

kaum bewusst. Vertreter der Demokraten

kommen kaum auf die Idee, die

rigiden Kleidervorschriften der Mormonen

zu verteidigen. Frauenfeindliche Bräuche

waren in der viktorianischen Kultur

allgegenwärtig, aber niemand fordert,
dass wir ihnen weiterhin folgen sollten.

Beim Hijab hingegen argumentieren

viele auf der linken Seite, dass die

Verschleierung ein legitimes Element

der muslimischen Kultur darstelle, sie

sei Teil der Tradition und sollte deshalb

auch heutzutage als wichtig angeschaut

werden.

Viele Akteure auf der linken Seite nehmen

an, die Ungerechtigkeiten in

muslimischen Ländern seien primär oder gar
ausschliesslich eine Folge westlicher

Interventionen, die quasi als Erbsünde

betrachtet wird. Dieses verkürzte

Erklärungsmuster geht nur auf, wenn diese

Länder als von Tradition geprägt
verstanden werden, und nicht von Vernunft

und von individuellem Handlungswillen.

Dies ist letztlich genauso rassistisch

untermalt, wie wenn auf der politisch
rechten Seite Muslime als unzivilisierte

Barbaren porträtiert werden, die nicht

imstande seien, funktionierende
Gesellschaften zu bilden.

Der offene Rassismus von rechts führt auf

der linken Seite oftmals zu einer weiteren

Unterstellung: dass Ex-Muslime ihre

Religion nur deshalb aufgäben, weil sie

wegen der rechten Hetze einen solch

schlechten Ruf habe. Das ist ungeheuerlich

anmassend - Ex-Muslime werden

so schlicht nicht als autonom handelnde

Personen wahrgenommen.

Die politische Arbeit ist also ausgesprochen

herausfordernd. Ex-Muslime passen

oftmals weder zur Linken noch zur

Rechten, und unser Zweiparteiensystem

erschwert es zusätzlich, Gehör zu finden.

Welche Veränderungen wünschst du

dir in der politischen Debatte?

Wie müssen zurückfinden zum Anspruch

der universellen Gültigkeit der

Menschenrechte, für die die Linke so lange

einstand. Der Kulturrelativismus hätte

Verständnis und Nuancen in die politische

Debatte bringen sollen, aber er hat

auch zu einer Abkehr vom Prinzip der

universellen Werte geführt, gerade bei

Leuten, die für sich in Anspruch nehmen,

sich für Minderheiten einzusetzen. Dies

müssen wir überwinden.

cc(0

c
CO

>
LU
©
Q
o

Sarah Haider (28) ist eine
pakistanisch-amerikanische politische
Aktivistin und Speakerin. Sie ist Gründerin

der Interessenvereinigung
Ex-Muslims of North America (EX-

MNA), die ehemaligen Muslimen
dabei hilft, ihre Religionsgemeinschaft

zu verlassen, und sich für eine
Normalisierung religiöser Dispute
innerhalb muslimischer
Glaubensgemeinschaften einsetzt.

22 freidenken. Frühling 2020


	Interview mit der Ex-Muslimin Sarah Haider* : "Es ist okay, seinen Glauben aufzugeben"

