
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e.] 102 (2019)

Heft: 2: Weil wir Tiere sind ... : Tierrechte, Tierschutz, Tierethik

Artikel: Die Religionen und das Tier

Autor: Cavadini, Pietro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


en
O
en

D
LU
en

Die Religionen und das Tier
VON PlETRO CÄVADINI

Für Erzbischof Josef Machens

von Hildesheim ist klar: «Tiere

haben keine geistige Seele und kennen

kein Fortleben nach dem Tode.

Darum haben sie auch keine Würde,
auf die sie Rechte bauen könnten. Und

in der Tat, Tiere haben keine Rechte.

Sie haben keinen Anspruch auf
Dasein und Gesundheit, auf Eigentum
und guten Ruf.» Mit dieser Einstellung

steht der 1956 gestorbene Machens

in der christlichen Tradition. Meinte

doch schon der Apostel Petrus: «Sie

sind wie die unvernünftigen Tiere, die

von Natur dazu geboren sind, dass sie

gefangen und geschlachtet werden»

(2 Petrus 2,12). Und Paulus empfahl
den Korinthern: «Alles, was auf dem

Fleischmarkt angeboten wird, das esst,

ohne um des Gewissens willen
nachzuforschen» (1 Korinther 10,25).

Furcht und Schrecken für die Tiere

Diese Geringschätzung der Tiere
findet sich bei allen drei monotheistischen

Religionen und hat ihren

Ursprung in deren Schöpfungsmythos.
Am sechsten Tag schuf Gott zunächst

die Tiere «nach ihrer Art» und dann - in

einem speziellen Schöpfungsakt - die

Menschen als «ein Bild, das uns gleich

sei». Und er formulierte auch gleich
des Menschen Aufgabe. Nämlich zu

«herrschen über die Fische im Meer

und über die Vögel unter dem Himmel

und über das Vieh und über die ganze
Erde und über alles Gewürm, das auf

Erden kriecht».

Gott hatte auch eine klare Vorstellung,

wie der Mensch seine Herrschaft

ausüben soll. Zu Noah sagte er nach

der Sintflut: «Furcht und Schrecken

vor euch sei über alle Tiere auf Erden

und über alle Vögel unter dem Himmel,

über alles, was auf dem Erdboden

kriecht, und über alle Fische im

Meer; in eure Hände seien sie gege-

Während cteä~hinduistisohen Gadhimai-Fes-
tes werden an einem einzigen Tag 25 000 bis -

30000 Büffelauf brutalste Weise ab^eschlach
tet.

14 freidenken. Sommer 2019

ben. Alles, was sich regt
und lebt, das sei eure

Speise; wie das grüne
Kraut habe ich's euch

alles gegeben»(1. Mose

9,2). Wie Gottes Verbot,

Schweine oder Krevetten

zu essen, zu dieser

Aussage passt, bleibt

allerdings sein Geheimnis.

Der Mensch ist ein Tier

Die Höhlenbewohner

vor 40000 Jahren wären

allerdings nie auf die

Idee gekommen, sie seien

etwas anderes als ein

Tier. Der Gedanke, sie

seien den Tieren

überlegen, die sie jagten, um

zu überleben, und von

denen sie nicht selten

auch selber gejagt und

getötet wurden, war

ihnen fremd.

Die Abhängigkeit von

der Natur war das

zentrale Lebensgefühl dieser

Menschen und diese

Abhängigkeit stellten

sie auch in ihren Höhlenmalereien dar.

In ihnen spielen Tierdarstellungen eine

dominierende Rolle. Dabei gibt es sich

wiederholende Ausdrucksformen: Es

werden zum grössten Teil Tiere dargestellt,

die sich durch Körpermächtigkeit

auszeichnen, zum Beispiel Bisons,

Rinder, Mammuts, Nashörner, Löwen und

wild bewegte Pferde. Menschendarstellungen

sind in den Höhlen selten.

Man kennt Beispiele vor allem von zwei

Formen: zum einen als verletzte Männer

und zum anderen als Tier-Mensch

beziehungsweise Mischwesen.

Die Menschen lebten in kleinen

Sippen, die mit ihrer Jagdbeute im

jahreszeitlichen Wechsel herumzogen.

Untersuchungen haben ergeben, dass

die steinzeitlichen Menschen etwa

zwei Drittel ihrer Energie aus tierischer

Nahrung bezogen. Die Menschen hatten

deshalb Respekt und Ehrfurcht vor
dem Fleisch und damit vor dem Leben

spendenden Tier, das alsbald auch

kultisch verehrt wurde.

Das Tier ist ein Gott
In den ersten Hochkulturen hat sich daran

wenig geändert. Obwohl die

Nahrungsbasis nicht mehr die Jagd war,

spielten Tiere in den Religionen des

Altertums und der Antike eine wichtige

Rolle: der Stier im Mithraskult, die

Midgardschlange bei den Germanen,

das Reh bei der römischen Artemis, der

falkenköpfige Horus bei den Ägyptern.

Der griechische Zeus verwandelte sich

gelegentlich in einen Schwan oder Stier,

um eine Königstochter zu schwängern.

Alles Zeichen dafür, dass die Grenze

zwischen Mensch, Tier und Gott damals

noch durchaus fliessend war.

Das Tier ist mein Grossvater

Im Hinduismus glauben die Menschen,

dass die Seele nach dem Tod in anderen

Wesen weiterlebt. Daher kommt

Tieren eine besondere
«Seelenverwandtschaft» mit dem Menschen zu.

Die Ratte im Keller könnte ja der

wiedergeborene Grossvater sein. Hindus

vergöttern auch Gottheiten in Tiergestalt,

aber nicht die Tiere selbst. Auch

keine Kühe, obwohl den meisten Hindus

diese Tiere heilig sind.

Die spezielle Rolle, die Tiere im Hinduismus

einnehmen, hindert ihre Anhänger

allerdings nicht daran, die brutalsten

Tiermassaker zu begehen. In der

hinduistischen Religion ist Gadhimai

die Göttin der Macht, und die
Menschen glauben, dass sie ihnen, wenn
sie sie günstig stimmen können, alle

ihre Bedürfnisse erfüllen würde. Das

Gadhimai-Fest ist eines der berühmtesten

Feste Nepals und wird alle fünf
Jahre im November gefeiert. Der

Höhepunkt sind die ersten beiden Tage,

an denen rund 500000Tiere im Namen

der Göttin Gadhimai geopfert werden.

Während sie getötet werden, soll so

viel Blut wie möglich fliessen, um die

Göttin zu erfreuen. Die Opfertiere sind

vor allem Büffel, Ziegen, Schweine,

Ratten und Tauben. Es wird berichtet,
dass bei diesem Fest an einem einzigen

Tag 25000 bis 30000 Büffel geopfert

werden.

Der vegetarische Buddhist?

Für eine vegetarische Ernährung und

für Tierliebe gibt es in den Lehrtexten

des Buddhismus viel Zustimmung.
So meinte Buddha: «Mögen alles

Geschaffene und Lebendige, mögen alle

Wesen, welcher Art auch immer sie seien,

nichts erfahren, wodurch ihnen Unheil

droht. Möge ihnen niemals Böses

widerfahren.» Doch trotz dieser deutlichen

Worte sind längst nicht alle

Buddhisten Vegetarier oder Tierfreunde.

Im Gegenteil, viele Buddhisten essen

Fleisch mit der Begründung, dass der

Buddha das Essen von Fleisch erlaubt

habe, wenn das Tier nicht speziell für

sie getötet worden sei. Der Buddhismus

ist halt auch nur eine Religion mit

einer eigenen Logik.

Aufklärung und Humanismus: Das

Tier bleibt minderwertig
Ethische Überlegungen zum Umgang

mit den Tieren sind ein Produkt der
Moderne. Seit Darwin wissen wir von
der natürlichen Verwandtschaft von
Menschen und Tieren. Nach dem
Aufklärer Kant gehören die Menschen zu

einer moralischen Gemeinschaft, in

der man keinem anderen etwas

zufügt, von dem man selbst nicht möchte,

dass es einem zugefügt wird. Tiere

darf man bei Kant nur deshalb nicht

quälen, weil andere Menschen
Mitleids- oder Ekelgefühle bekommen

könnten, Gefühle, die man selbst auch

nicht haben möchte. Kant stellt den

Menschen in den Mittelpunkt. Tiere

haben bei ihm keinen Eigenwert.

73
m
D

73
G)
73
a

freidenken. Sommer 2019 15


	Die Religionen und das Tier

