Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 101 [i.e.] 102 (2019)
Heft: 2: Weil wir Tiere sind ... : Tierrechte, Tierschutz, Tierethik
Artikel: Die Religionen und das Tier
Autor: Cavadini, Pietro
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1091459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1091459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIDENKEN | HINTERGRUND

Wihrend des hinduistischen Gadhimai-Fes-
tes werden an einem einzigen Tag 25 000 bis’™;

tet.

30000 Biiffel auf brutalste Weise abgeschlach-

Die Religionen und das Tier

vON PIETRO CAVADINI

Ur Erzbischof Josef Machens

von Hildesheim ist klar: «Tie-
re haben keine geistige Seele und ken-
nen kein Fortleben nach dem Tode.
Darum haben sie auch keine Wirde,
auf die sie Rechte bauen kénnten. Und
in der Tat, Tiere haben keine Rechte.
Sie haben keinen Anspruch auf Da-
sein und Gesundheit, auf Eigentum
und guten Ruf.» Mit dieser Einstellung
steht der 1956 gestorbene Machens
in der christlichen Tradition. Meinte
doch schon der Apostel Petrus: «Sie
sind wie die unverniinftigen Tiere, die

14 freidenken. Sommer 2019

von Natur dazu geboren sind, dass sie
gefangen und geschlachtet werden»
(2 Petrus 2,12). Und Paulus empfahl
den Korinthern: «Alles, was auf dem
Fleischmarkt angeboten wird, das esst,
ohne um des Gewissens willen nachzu-
forschen» (1 Korinther 10,25).

Furcht und Schrecken fiir die Tiere

Diese Geringschatzung der Tiere fin-
det sich bei allen drei monotheisti-
schen Religionen und hat ihren Ur-
sprung in deren Schépfungsmythos.
Am sechsten Tag schuf Gott zunéchst
die Tiere «nach ihrer Art» und dann —in
einem speziellen Schépfungsakt - die
Menschen als «ein Bild, das uns gleich

sei». Und er formulierte auch gleich
des Menschen Aufgabe. Namlich zu
«herrschen Uber die Fische im Meer
und Uber die Végel unter dem Himmel
und Uber das Vieh und liber die ganze
Erde und Uber alles Gewiirm, das auf
Erden kriecht».

Gott hatte auch eine klare Vorstel-
lung, wie der Mensch seine Herrschaft
ausiiben soll. Zu Noah sagte er nach
der Sintflut: «Furcht und Schrecken
vor euch sei Uber alle Tiere auf Erden
und Uber alle Végel unter dem Him-
mel, Uber alles, was auf dem Erdbo-
den kriecht, und Uber alle Fische im

Meer; in eure Hénde seien sie gege-

ben. Alles, was sich regt
und lebt, das sei eure
Speise; wie das griine
Kraut habe ich’s euch al-
les gegeben»(1.Mose
9,2). Wie Gottes Verbot,
Schweine oder Krevet-
ten zu essen, zu dieser
Aussage passt, bleibt al-
lerdings sein Geheimnis.

Der Mensch ist ein Tier
Die Héhlenbewohner
vor 40000 Jahren wa-
ren allerdings nie auf die
Idee gekommen, sie sei-
en etwas anderes als ein
Tier. Der Gedanke, sie
seien den Tieren Uber-
legen, die sie jagten, um
zu Uberleben, und von
denen sie nicht selten
auch selber gejagt und
getdtet wurden, war ih-
nen fremd.

Die Abhangigkeit von
der Natur war das zen-
trale Lebensgefiihl die-

§
e
3
8
=]
B
3
¥
3
i
£
4
=
-0
3
2
5
z
@
i
E
2
o
o
(¢}
o
k)
2

ser Menschen und die-
se Abhangigkeit stellten
sie auch in ihren Hohlenmalereien dar.
Inihnen spielen Tierdarstellungen eine
dominierende Rolle. Dabei gibt es sich
wiederholende Ausdrucksformen: Es
werden zum gréssten Teil Tiere darge-
stellt, die sich durch Kérpermachtigkeit
auszeichnen, zum Beispiel Bisons, Rin-
der, Mammuts, Nashdrner, Lowen und
wild bewegte Pferde. Menschendar-
stellungen sind in den Hohlen selten.
Man kennt Beispiele vor allem von zwei
Formen: zum einen als verletzte Mén-
ner und zum anderen als Tie-Mensch
beziehungsweise Mischwesen.

Die Menschen lebten in kleinen Sip-
pen, die mit ihrer Jagdbeute im jah-
reszeitlichen Wechsel herumzogen.
Untersuchungen haben ergeben, dass

freidenken. Sommer 2019

die steinzeitlichen Menschen etwa
zwei Drittel ihrer Energie aus tierischer
Nahrung bezogen. Die Menschen hat-
ten deshalb Respekt und Ehrfurcht vor
dem Fleisch und damit vor dem Leben
spendenden Tier, das alsbald auch kul-
tisch verehrt wurde.

Das Tier ist ein Gott

In den ersten Hochkulturen hat sich da-
ran wenig geandert. Obwohl die Nah-
rungsbasis nicht mehr die Jagd war,
spielten Tiere in den Religionen des
Altertums und der Antike eine wichti-
ge Rolle: der Stier im Mithraskult, die
Midgardschlange bei den Germanen,
das Reh bei der rémischen Artemis, der
falkenk&pfige Horus bei den Agyptern.
Der griechische Zeus verwandelte sich
gelegentlich in einen Schwan oder Stier,
um eine Kénigstochter zu schwangern.
Alles Zeichen dafiir, dass die Grenze
zwischen Mensch, Tier und Gott damals
noch durchaus fliessend war.

Das Tier ist mein Grossvater

Im Hinduismus glauben die Menschen,
dass die Seele nach dem Tod in ande-
ren Wesen weiterlebt. Daher kommt
Tieren eine besondere «Seelenver-
wandtschaft» mit dem Menschen zu.
Die Ratte im Keller kénnte ja der wie-
dergeborene Grossvater sein. Hindus
vergdttern auch Gottheiten in Tierge-
stalt, aber nicht die Tiere selbst. Auch
keine Kiihe, obwohl den meisten Hin-
dus diese Tiere heilig sind.

Die spezielle Rolle, die Tiere im Hindu-
ismus einnehmen, hindert ihre Anhan-
ger allerdings nicht daran, die brutals-
ten Tiermassaker zu begehen. In der
hinduistischen Religion ist Gadhimai
die Gottin der Macht, und die Men-
schen glauben, dass sie ihnen, wenn
sie sie glnstig stimmen kdnnen, alle
ihre Bedlrfnisse erfillen wirde. Das
Gadhimai-Fest ist eines der beriihm-
testen Feste Nepals und wird alle fiinf
Jahre im November gefeiert. Der H6-
hepunkt sind die ersten beiden Tage,

an denen rund 500000 Tiere im Namen
der Géttin Gadhimai geopfert werden.
Wahrend sie getdtet werden, soll so
viel Blut wie mdglich fliessen, um die
Géttin zu erfreuen. Die Opfertiere sind
vor allem Biffel, Ziegen, Schweine,
Ratten und Tauben. Es wird berichtet,
dass bei diesem Fest an einem einzi-
gen Tag 25000 bis 30000 Bliffel geop-
fert werden.

Der vegetarische Buddhist?

Fir eine vegetarische Ernadhrung und
fur Tierliebe gibt es in den Lehrtex-
ten des Buddhismus viel Zustimmung.
So meinte Buddha: «Mégen alles Ge-
schaffene und Lebendige, m&gen alle
Wesen, welcher Art auch immer sie sei-
en, nichts erfahren, wodurch ihnen Un-
heil droht. M&ge ihnen niemals Boses
widerfahren.» Doch trotz dieser deutli-
chen Worte sind langst nicht alle Bud-
dhisten Vegetarier oder Tierfreunde.
Im Gegenteil, viele Buddhisten essen
Fleisch mit der Begriindung, dass der
Buddha das Essen von Fleisch erlaubt
habe, wenn das Tier nicht speziell fur
sie getdtet worden sei. Der Buddhis-
mus ist halt auch nur eine Religion mit
einer eigenen Logik.

Aufkldrung und Humanismus: Das
Tier bleibt minderwertig

Ethische Uberlegungen zum Umgang
mit den Tieren sind ein Produkt der
Moderne. Seit Darwin wissen wir von
der natirlichen Verwandtschaft von
Menschen und Tieren. Nach dem Auf-
klarer Kant gehéren die Menschen zu
einer moralischen Gemeinschaft, in
der man keinem anderen etwas zu-
fligt, von dem man selbst nicht méch-
te, dass es einem zugefigt wird. Tie-
re darf man bei Kant nur deshalb nicht
quélen, weil andere Menschen Mit-
leids- oder Ekelgefiihle bekommen
konnten, Geflhle, die man selbst auch
nicht haben méchte. Kant stellt den
Menschen in den Mittelpunkt. Tiere
haben bei ihm keinen Eigenwert.

15

ANNYOYTLNIH | NINNIAITHA



	Die Religionen und das Tier

