Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e.] 102 (2019)

Heft: 2: Weil wir Tiere sind ... : Tierrechte, Tierschutz, Tierethik

Artikel: "Ethisch gesehen ist der Schritt vom Tierwohl zum Tierrecht
Uberraschend klein"

Autor: wild, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1091457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1091457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIDENKEN | HINTERGRUND

FREIDENKEN | HINTERGRUND

«Ethisch geseh“eh' ist der Séhitt
vom Tierwohl zum Tierrecht

Tierwohl oder Tierrechte, Vermeiden von Leid oder
Recht auf Leben, Reform oder Systemwechsel? Unser
Verhiltnis zum Tier findet — zumindest bei denjenigen,
fiir die Tiere mehr als lediglich Sachen zur freien Verfii-
gung des Menschen sind — Ausdruck in zwei ethischen
Stréomungen: dem Tierwohl und dem Tierschutz einer-

von Pror. Markus WiLD,
UNIVERSITAT BASEL

rossbritannien ist das Ge-

burtsland des Tierschutzes.
Das Bemihen, die grausame Behand-
lung von Nutztieren zu verhindern, gip-
felte 1835 im «Cruelty to Animals Act».
In diesem Gesetzeswerk wurden die
von Brutalitdt begleiteten Viehtrans-
porte zu den stadtischen Markten ge-
regelt, mangelhafte Fitterung unter
Strafe gestellt und besonders grausa-
me Belustigungen verboten, wie die
blutigen Schaukdampfe zwischen Bull-
doggen und Stieren. Seither hat sich
der Tierschutz ausgeweitet. Es geht

8 freidenken. Sommer 2019

uberraschend klein»

kleiner ist.

nicht mehr allein um die Vermeidung
von Grausamkeit, sondern auch um
artgerechte Haltung; es geht nicht nur
um Nutztiere, sondern auch um Ver-
suchstiere; das Tierwohl geht nicht al-
lein Veterindre etwas an, sondern die
gesamte Bevolkerung.

Wirtschaftsinteressen liberwiegen

Auf diesem Boden steht auch die Tier-
schutzgesetzgebung der Schweiz, ger-
ne als die weltweit beste geriihmt. Da-
bei darf man nicht vergessen, dass
auch dieses Tierschutzgesetz lediglich
Mindeststandards vorgibt. Es ist ge-
setzlich erlaubt, ein Schwein von 100
Kilogramm auf 0,90 Quadratmeter zu
halten, in Deutschland braucht es dazu

seits und der Tierbefreiung und der Tierrechte anderer-
seits. Der Basler Philosophieprofessor Markus Wild ist
iberzeugt, dass liber den von beiden Richtungen aner-
kannten Grundsatz «Fiige niemandem Schaden zu» der
Schritt zur Anerkennung von Tierrechten nur noch ein

0,75 Quadratmeter. Wahrend in der
Schweiz die betdubungslose Ferkel-
kastration seit 2010 verboten ist, wur-
de Betidubungspflicht in Deutschland
auch 2019 noch nicht eingefiihrt. Wie
bereits im «Cruelty to Animals Act»
gehtes um eine Balance zwischen Tier-
wohl, 6ffentlichem Bewusstsein und
wirtschaftlichen Interessen. Alles in al-
lem tUberwiegen die wirtschaftlichen In-
teressen. Das Wohl der Tiere und das
Bewusstsein der Offentlichkeit werden
so weit zufriedengestellt, als es dem
Absatz der Produkte férderlich ist.

Konnen Tiere leiden?
Hinter der historischen Entwicklung in
Grossbritannien stehen aufklarerische

(<]
]
S
&
o
2
3
<
o)
5
5
i

Denker wie Jeremy Bentham (1748-
1832) und romantische Dichter wie Per-
cy Shelley (1792-1822). Bentham argu-
mentierte, es komme nicht darauf an,
ob Tiere denken oder sprechen kén-
nen, die entscheidende Frage laute,
ob sie leiden kénnen. Deshalb forder-
te er ein modernes Strafrecht, das auch
Vorschriften zum Umgang mit Tieren
enthalten msse.

Nahrungsmittel sind nicht unschuldig
Shelley bekannte sich zum Vegetaris-
mus, weil der Fleischkonsum grausam,
unnatirlich und ungesund sei. Er be-
merkte mit Blick auf den Kolonialhan-
del, dass Nahrungsmittel keineswegs
politisch unschuldig sind, sondern

freidenken. Sommer 2019

weitreichende Gerechtigkeitsfragen
aufwerfen. Wéhrend sich Bentham
am Prinzip der Leidvermeidung ori-
entierte, ging es Shelley um die Aus-
bildung einer umfassenden Sensibili-
tat; bemihte sich Bentham um lokale
Verbesserungen, fasste Shelley globa-
le Zusammenhénge ins Auge; forder-
te Bentham eine Regelung unseres
Umgangs mit Nutztieren, stellte Shel-
ley die Nutzung von Tieren Uberhaupt
infrage; wahrend Bentham eine Opti-
mierung unserer Lebensverhiltnisse
vorschwebte, zielte Shelley auf deren
Umwalzung. Ich denke, dass wir Shel-
ley mehr Gehor schenken sollten.

Verbessern oder verbieten

Der Kontrast zwischen Bentham und
Shelley zeigt sich heute als Kontrast
zwischen Tierwohl und Tierschutz ei-
nerseits und Tierbefreiung und Tier-
rechten andererseits. Tierschitzerin-
nen wollen das bestehende System
der Tiernutzung zugunsten der Tiere
verbessern, Tierrechtlerinnen hinge-
gen sind der Ansicht, dass das System
der Tiernutzung ein Ubel ist. Die Tier-
rechtler werfen den Tierschiitzern vor,
dass sie dem System der Ausbeutung
von Tieren lediglich Akzeptanz verlei-
hen, aber keine wesentlichen Verbes-
serungen herbeifiihren, letztlich seien
Tierwohllabels Marketingstrategien.
Die Tierschitzer wiederum halten die
Forderungen der Tierrechte fir ex-
trem, unrealistisch und selbstzerstore-
risch.

Ethisch gesehen ist der Schritt vom
Tierwohl zum Tierrecht Uberraschend
klein. Wer sich um das Tierwohl sorgt,
der mochte, dass Nutztiere keine
Schmerzen leiden und dass es ihnen
leidlich gut geht, auch wenn sie auf der

Schlachtbank landen oder durch die
Produktion von Milch und Eiern ausge-
laugt werden. Man kann das ethische
Prinzip, das hinter dieser Position steht,
als das Gebot verstehen, dass man ei-
nem empfindungsfahigen Lebewesen
keine Schmerzen zufiigen soll: Fige
niemandem Schaden zu (neminem lae-
dere)! Gibt man aber einem empfin-
dungsfahigen Tier den Tod, so schadet
man ihm, weil man ihm die Zukunft und
damit die Aussicht auf lustvolle Erleb-
nisse wegnimmt. Das Toten fallt somit
unter das Gebot des neminem laedere,
das der Tierschiitzer ja bereits akzep-
tiert. Weiter sind Mastschweine, Lege-
hennen oder Milchkiihe so geziichtet,
dass sie ein beschwerliches Leben ha-
ben, denn ihre Kérper sind als Produk-
tionseinheiten gebaut. Schmerz, Leid,
Entbehrung und ein friher Tod werden
dabei in Kauf genommen. Die Tier-
rechtlerin argumentiert, dass empfin-
dungsfahige Tiere ein Recht auf Unver-
sehrtheit und Leben haben und dass
wir sie nicht nur als Mittel fir unsere
Zwecke betrachten dirfen.

«Speziesismus»

Die Gréuel der industriellen Massen-
tierhaltung im 20. Jahrhundert haben
sowohl dem Tierschutz als auch der
Tierrechtsbewegung Auftrieb gege-
ben. Im Jahr 1964 verdffentlichte die
englische Friedensaktivistin Ruth Har-
rison das Buch «Animal Machines»,
das die Bedingungen industrialisier-
ter Nutztierhaltung offenlegte. Das
Buch entfachte 6ffentliche Debatten,
die zur Einsetzung eines Komitees un-
ter der Leitung des Zoologen Roger
Brambell fihrte und schliesslich in na-
tionalen und européischen Tierschutz-
gesetzen fur Nutztiere gipfelte. Ruth

ANNYOYILNIH | NIANIAITYS



FREIDENKEN | HINTERGRUND

Harris stand im engen Kontakt zur «Ox-
ford Group», einer Gruppe von Philo-
sophiestudentinnen und -studenten
an der Universitat Oxford, die aus ethi-
schen Grlinden vegetarisch lebten und
tierethische Argumente entwickelten.
Zu ihnen gehorte auch der Psycho-
loge Richard Ryder, der aufgrund sei-
ner Erfahrungen im Labor die Arbeit an
wissenschaftlichen Tierversuchen ein-
stellte und den Begriff «Speziesismus»
pragte. Dieser Begriff ist in bewusster
Analogie zu Begriffen wie «Rassismus»
oder «Sexismus» gebildet. Er bezeich-
net die moralische Geringschétzung
von Lebewesen, allein weil sie zu einer
anderen biologischen Art (Spezies) ge-
horen als Menschen.

Tierschutz ist Umweltschutz

Ryder hat damit auf einen entschei-
denden Punkt in unserem Umgang
mit Tieren verwiesen. So Uberzeugend
die tierethischen Argumente auch sein
mdgen, sie kdnnen keine weitreichen-
den Wirkungen erzielen, wenn sich tief
verwurzelte kulturelle Vorurteile gegen
sie strduben. Tiere, so dieses Vorurteil,
haben allein in Bezug auf menschli-
che Interessen eine Daseinsberechti-
gung, sei es als Nutztiere, als Schadlin-
ge oder als Vergnligungsobjekte. Der
aus Australien stammende Philosoph
Peter Singer, der heute bekanntes-
te Tierethiker, kam 1969 nach Oxford
und lernte die Mitglieder der Oxforder
Gruppe kennen. Er nahm ihre Ideen
auf und flgte sie zu einer umfassenden
Tierethik zusammen, die auch auf die
christlichen Wurzeln unserer Herrschaft
Uber die Tiere verweist, und entfaltete
sie in dem nach wie vor lesenswerten
Klassiker «Animal Liberation» (1975).
Neben dem Leid der Tiere, der |dee,
dass Tiere ein Recht auf Leben haben,
und der Einsicht, dass der Tierschutz
unsere Vorurteile nicht zu Gberwinden
vermag, tritt in den letzten Jahren ein
weiterer Faktor méachtig ins Bewusst-

10 freidenken. Sommer 2019

sein der Offentlichkeit, der fir Tier-
rechte spricht, ndmlich die Umwelt-
und Klimaproblematik. Eine Studie aus
dem Jahr 2018 hat ausgerechnet, dass
heute auf unserem Planeten nur 4 Pro-
zent aller Saugetiere in freier Wildbahn
leben, 60 Prozent davon als Nutztiere
gehalten werden und 36 Prozent Men-
schen sind. Auf ein wildes Saugetier
kommen Uber zehn Schweine, Schafe
oder Rinder. Pro Jahr werden weltweit
ca. 56 Milliarden Tiere geschlachtet,
darin sind Fische noch nicht eingerech-
net.

Eine im selben Jahr publizierte Mo-
dellrechnung legt nahe, dass die Tier-
produktion global fir ca. 60 Prozent
der landwirtschaftlichen Treibhausgas-
emissionen verantwortlich sei, wah-
rend sie nur ca. 18 Prozent des Anteils
an Kalorien und nur ca. 37 Prozent des
Anteils an Proteinen abdecke. Die Um-
stellung auf pflanzliche Ernédhrung wiir-
de das weltweit beanspruchte Agrar-
land um ca. 75 Prozent reduzieren.

Veredelungsverluste

Eine 2017 fiur die USA durchgefiihrte
Modellrechnung zeigt, dass eine pflan-
zenbasierte Landwirtschaft die Nah-
rungsmittelproduktion um 23 Prozent
steigern und die landwirtschaftliche
Treibhausgasemission um 28 Prozent
senken wirde. Es widerspricht dem
ungesunden Menschenverstand, dass
der Verzicht auf Tiere die Produktion
steigert. Dabei Ubersehen wir, dass bei
der Produktion von Fleisch, Milch und
Eiern Veredelungsverluste entstehen,
weil wir pflanzliche Nahrungsmittel
Tieren statt direkt Menschen zukom-
men lassen. Eine weitere Studie von
2018 kommt zum Ergebnis, dass die
Verschwendung durch Veredelungs-
verluste jene durch Foodwaste sogar
Ubersteigt und dass die Umstellung auf
vegane Landwirtschaft in den USA zu-
satzlich 350 Millionen Menschen ernéh-
ren kdénnte.

Das Schlachten hat ein Ende

Wenn wir das von Bentham geforder-
te Prinzip der Leidvermeidung ernst
nehmen und von Shelleys umfassen-
der Sensibilitat lernen wollen, kommen
wir nicht umhin, uns in Richtung Tier-
rechte zum Verzicht auf Tierproduk-
te zu bewegen. Viele Menschen se-
hen in einem solchen Verzicht einen
personlichen und kulturellen Verlust.
Doch nicht jeder Verzicht ist ein Ver-
lust. 1848/49 horte der Dichter Gott-
fried Keller in Heidelberg Vorlesungen
des Philosophen Ludwig Feuerbach,
der das Christentum als eine Projek-
tion des Menschen kritisierte. Keller
war von der Angst verfolgt gewesen,
dass die Abkehr vom Glauben einen
zu grossen Verlust darstellen kdnnte.
Nach Feuerbachs Vorlesungen stellte
sich ihm die Sache anders dar: «Wird
die Welt, wird das Leben prosaischer
und gemeiner nach Feuerbach! Bis
jetzt muss ich des bestimmtesten ant-
worten: Nein! Im Gegenteil, es wird al-
les klarer, strenger, aber auch glihen-
der und sinnlicher.» Dasselbe gilt auch
fuir den Verzicht auf tierliche Lebens-
mittel: Der Speiseplan wird nicht &rmer,
sondern reicher und fantasievoller, die
Landschaften werden frei, die Biodiver-
sitdt nimmt zu, das Schlachten hat ein
Ende, der ideologische Druck weicht,
die Atmosphare atmet auf.

Die vier zitierten Studien:

= Yinon M. Bar-On, Rob Phillips, Ron Milo
(2018), The biomass distribution on Earth,
Proceedings of the National Academy of
Sciences 115(25), 6506-6511.

m Joseph Poore, Tomas Nemecek (2018),
Reducing food's environmental impacts
through producers and consumers, Science
360/6392,987-992.

m Robin R. White, Mary Beth Hall (2017), Nutri-
tional and greenhouse gas impacts of remo-
ving animals from US agriculture, Proceed-
ings of the National Academy of Sciences
114 (48), E10301-E10308.

m  Alon Shepon et al. (2018), The opportunity
cost of animal based diets exceeds all food
losses, Proceedings of the National Acade-
my of Sciences of the United States of Ame-
rica 115(15), 3804-3809.



	"Ethisch gesehen ist der Schritt vom Tierwohl zum Tierrecht überraschend klein"

