
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e.] 102 (2019)

Heft: 2: Weil wir Tiere sind ... : Tierrechte, Tierschutz, Tierethik

Artikel: "Ethisch gesehen ist der Schritt vom Tierwohl zum Tierrecht
überraschend klein"

Autor: Wild, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKEN I HINTERGRUND

«Ethisch gesehen ist der Schritt
vom Tierwohl zum Tierrecht
überraschend klein»

Tierwohl oder Tierrechte, Vermeiden von Leid oder
Recht auf Leben, Reform oder Systemwechsel? Unser
Verhältnis zum Tier findet - zumindest bei denjenigen,
für die Tiere mehr als lediglich Sachen zur freien Verfügung

des Menschen sind - Ausdruck in zwei ethischen

Strömungen: dem Tierwohl und dem Tierschutz einer-

vor Prof. Markus Wild,
Universität Basel

seits und der Tierbefreiung und der Tierrechte andererseits.

Der Basler Philosophieprofessor Markus Wild ist

überzeugt, dass über den von beiden Richtungen
anerkannten Grundsatz «Füge niemandem Schaden zu» der
Schritt zur Anerkennung von Tierrechten nur noch ein

kleiner ist.

nicht mehr allein um die Vermeidung

von Grausamkeit, sondern auch um

artgerechte Haltung; es geht nicht nur

um Nutztiere, sondern auch um

Versuchstiere; das Tierwohl geht nicht
allein Veterinäre etwas an, sondern die

gesamte Bevölkerung.

Wirtschaftsinteressen überwiegen
Auf diesem Boden steht auch die

Tierschutzgesetzgebung der Schweiz, gerne

als die weltweit beste gerühmt. Dabei

darf man nicht vergessen, dass

auch dieses Tierschutzgesetz lediglich
Mindeststandards vorgibt. Es ist

gesetzlich erlaubt, ein Schwein von 100

Kilogramm auf 0,90 Quadratmeter zu

halten, in Deutschland braucht es dazu

0,75 Quadratmeter. Während in der

Schweiz die betäubungslose
Ferkelkastration seit 2010 verboten ist, wurde

Betäubungspflicht in Deutschland

auch 2019 noch nicht eingeführt. Wie

bereits im «Cruelty to Animals Act»

geht es um eine Balance zwischen

Tierwohl, öffentlichem Bewusstsein und

wirtschaftlichen Interessen. Alles in

allem überwiegen die wirtschaftlichen

Interessen. Das Wohl der Tiere und das

Bewusstsein der Öffentlichkeit werden

so weit zufriedengestellt, als es dem

Absatz der Produkte förderlich ist.

Können Tiere leiden?

Hinter der historischen Entwicklung in

Grossbritannien stehen aufklärerische

rossbritannien ist das

Geburtsland des Tierschutzes.

Das Bemühen, die grausame Behandlung

von Nutztieren zu verhindern,
gipfelte 1835 im «Cruelty to Animals Act».

In diesem Gesetzeswerk wurden die

von Brutalität begleiteten Viehtransporte

zu den städtischen Märkten

geregelt, mangelhafte Fütterung unter
Strafe gestellt und besonders grausame

Belustigungen verboten, wie die

blutigen Schaukämpfe zwischen

Bulldoggen und Stieren. Seither hat sich

der Tierschutz ausgeweitet. Es geht

8 freidenken. ;ommer2019

Denker wie Jeremy Bentham (1748—

1832) und romantische Dichter wie Percy

Shelley (1792-1822). Bentham

argumentierte, es komme nicht darauf an,

ob Tiere denken oder sprechen können,

die entscheidende Frage laute,

ob sie leiden können. Deshalb forderte

er ein modernes Strafrecht, das auch

Vorschriften zum Umgang mit Tieren

enthalten müsse.

Nahrungsmittel sind nicht unschuldig

Shelley bekannte sich zum Vegetarismus,

weil der Fleischkonsum grausam,
unnatürlich und ungesund sei. Er

bemerkte mit Blick auf den Kolonialhandel,

dass Nahrungsmittel keineswegs

politisch unschuldig sind, sondern

weitreichende Gerechtigkeitsfragen
aufwerfen. Während sich Bentham

am Prinzip der Leidvermeidung
orientierte, ging es Shelley um die

Ausbildung einer umfassenden Sensibilität;

bemühte sich Bentham um lokale

Verbesserungen, fasste Shelley globale

Zusammenhänge ins Auge; forderte

Bentham eine Regelung unseres

Umgangs mit Nutztieren, stellte Shelley

die Nutzung von Tieren überhaupt

infrage; während Bentham eine

Optimierung unserer Lebensverhältnisse

vorschwebte, zielte Shelley auf deren

Umwälzung. Ich denke, dass wir Shelley

mehr Gehör schenken sollten.

Verbessern oder verbieten

Der Kontrast zwischen Bentham und

Shelley zeigt sich heute als Kontrast

zwischen Tierwohl und Tierschutz

einerseits und Tierbefreiung und

Tierrechten andererseits. Tierschützerinnen

wollen das bestehende System

der Tiernutzung zugunsten der Tiere

verbessern, Tierrechtlerinnen hingegen

sind der Ansicht, dass das System

der Tiernutzung ein Übel ist. Die

Tierrechtler werfen den Tierschützern vor,

dass sie dem System der Ausbeutung

von Tieren lediglich Akzeptanz verleihen,

aber keine wesentlichen

Verbesserungen herbeiführen, letztlich seien

Tierwohl labels Marketingstrategien.
Die Tierschützer wiederum halten die

Forderungen der Tierrechte für

extrem, unrealistisch und selbstzerstörerisch.

Ethisch gesehen ist der Schritt vom
Tierwohl zum Tierrecht überraschend

klein. Wer sich um das Tierwohl sorgt,
der möchte, dass Nutztiere keine

Schmerzen leiden und dass es ihnen

leidlich gut geht, auch wenn sie auf der

Schlachtbank landen oder durch die ~n

Produktion von Milch und Eiern ausge- 0
laugt werden. Man kann das ethische ^
Prinzip, das hinter dieser Position steht, ^
als das Gebot verstehen, dass man ei- Z

nem empfindungsfähigen Lebewesen

keine Schmerzen zufügen soll: Füge
niemandem Schaden zu (neminem lae- CD

dere)\ Gibt man aber einem empfin- ^
dungsfähigen Tier den Tod, so schadet O

man ihm, weil man ihm die Zukunft und

damit die Aussicht auf lustvolle Erlebnisse

wegnimmt. Das Töten fällt somit

unter das Gebot des neminem laedere,

das der Tierschützer ja bereits akzeptiert.

Weiter sind Mastschweine,
Legehennen oder Milchkühe so gezüchtet,
dass sie ein beschwerliches Leben

haben, denn ihre Körper sind als

Produktionseinheiten gebaut. Schmerz, Leid,

Entbehrung und ein früherTod werden

dabei in Kauf genommen. Die

Tierrechtlerin argumentiert, dass

empfindungsfähige Tiere ein Recht auf
Unversehrtheit und Leben haben und dass

wir sie nicht nur als Mittel für unsere

Zwecke betrachten dürfen.

«Speziesismus»

Die Gräuel der industriellen

Massentierhaltung im 20. Jahrhundert haben

sowohl dem Tierschutz als auch der

Tierrechtsbewegung Auftrieb gegeben.

Im Jahr 1964 veröffentlichte die

englische Friedensaktivistin Ruth

Harrison das Buch «Animal Machines»,

das die Bedingungen industrialisierter

Nutztierhaltung offenlegte. Das

Buch entfachte öffentliche Debatten,
die zur Einsetzung eines Komitees unter

der Leitung des Zoologen Roger
Brambell führte und schliesslich in

nationalen und europäischen Tierschutzgesetzen

für Nutztiere gipfelte. Ruth

freidenken. Sommer 2019 9



Harris stand im engen Kontakt zur «Oxford

Group», einer Gruppe von

Philosophiestudentinnen und -Studenten

an der Universität Oxford, die aus

ethischen Gründen vegetarisch lebten und

tierethische Argumente entwickelten.

Zu ihnen gehörte auch der Psychologe

Richard Ryder, der aufgrund seiner

Erfahrungen im Labor die Arbeit an

wissenschaftlichen Tierversuchen
einstellte und den Begriff «Speziesismus»

prägte. Dieser Begriff ist in bewusster

Analogie zu Begriffen wie «Rassismus»

oder «Sexismus» gebildet. Er bezeichnet

die moralische Geringschätzung

von Lebewesen, allein weil sie zu einer

anderen biologischen Art (Spezies)

gehören als Menschen.

Tierschutz ist Umweltschutz

Ryder hat damit auf einen entscheidenden

Punkt in unserem Umgang
mit Tieren verwiesen. So überzeugend
die tierethischen Argumente auch sein

mögen, sie können keine weitreichenden

Wirkungen erzielen, wenn sich tief
verwurzelte kulturelle Vorurteile gegen
sie sträuben. Tiere, so dieses Vorurteil,

haben allein in Bezug auf menschliche

Interessen eine Daseinsberechtigung,

sei es als Nutztiere, als Schädlinge

oder als Vergnügungsobjekte. Der

aus Australien stammende Philosoph
Peter Singer, der heute bekannteste

Tierethiker, kam 1969 nach Oxford

und lernte die Mitglieder der Oxforder

Gruppe kennen. Er nahm ihre Ideen

auf und fügte sie zu einer umfassenden

Tierethik zusammen, die auch auf die

christlichen Wurzeln unserer Herrschaft

über die Tiere verweist, und entfaltete

sie in dem nach wie vor lesenswerten

Klassiker «Animal Liberation» (1975).

Neben dem Leid der Tiere, der Idee,

dass Tiere ein Recht auf Leben haben,

und der Einsicht, dass der Tierschutz

unsere Vorurteile nicht zu überwinden

vermag, tritt in den letzten Jahren ein

weiterer Faktor mächtig ins Bewusst-

sein der Öffentlichkeit, der für
Tierrechte spricht, nämlich die Umwelt-

und Klimaproblematik. Eine Studie aus

dem Jahr 2018 hat ausgerechnet, dass

heute auf unserem Planeten nur 4

Prozent aller Säugetiere in freier Wildbahn

leben, 60 Prozent davon als Nutztiere

gehalten werden und 36 Prozent
Menschen sind. Auf ein wildes Säugetier
kommen über zehn Schweine, Schafe

oder Rinder. Pro Jahr werden weltweit

ca. 56 Milliarden Tiere geschlachtet,
darin sind Fische noch nicht eingerechnet.

Eine im selben Jahr publizierte
Modellrechnung legt nahe, dass die

Tierproduktion global für ca. 60 Prozent

der landwirtschaftlichen Treibhausgasemissionen

verantwortlich sei, während

sie nur ca. 18 Prozent des Anteils

an Kalorien und nur ca. 37 Prozent des

Anteils an Proteinen abdecke. Die

Umstellung auf pflanzliche Ernährung würde

das weltweit beanspruchte Agrarland

um ca. 75 Prozent reduzieren.

Veredelungsverluste
Eine 2017 für die USA durchgeführte

Modellrechnung zeigt, dass eine
pflanzenbasierte Landwirtschaft die

Nahrungsmittelproduktion um 23 Prozent

steigern und die landwirtschaftliche

Treibhausgasemission um 28 Prozent

senken würde. Es widerspricht dem

ungesunden Menschenverstand, dass

der Verzicht auf Tiere die Produktion

steigert. Dabei übersehen wir, dass bei

der Produktion von Fleisch, Milch und

Eiern Veredelungsverluste entstehen,
weil wir pflanzliche Nahrungsmittel
Tieren statt direkt Menschen zukommen

lassen. Eine weitere Studie von
2018 kommt zum Ergebnis, dass die

Verschwendung durch Veredelungsverluste

jene durch Foodwaste sogar
übersteigt und dass die Umstellung auf

vegane Landwirtschaft in den USA

zusätzlich 350 Millionen Menschen ernähren

könnte.

Das Schlachten hat ein Ende

Wenn wir das von Bentham geforderte

Prinzip der Leidvermeidung ernst

nehmen und von Shelleys umfassender

Sensibilität lernen wollen, kommen

wir nicht umhin, uns in Richtung
Tierrechte zum Verzicht auf Tierprodukte

zu bewegen. Viele Menschen
sehen in einem solchen Verzicht einen

persönlichen und kulturellen Verlust.

Doch nicht jeder Verzicht ist ein Verlust.

1848/49 hörte der Dichter Gottfried

Keller in Heidelberg Vorlesungen

des Philosophen Ludwig Feuerbach,

der das Christentum als eine Projektion

des Menschen kritisierte. Keller

war von der Angst verfolgt gewesen,
dass die Abkehr vom Glauben einen

zu grossen Verlust darstellen könnte.

Nach Feuerbachs Vorlesungen stellte

sich ihm die Sache anders dar: «Wird

die Welt, wird das Leben prosaischer
und gemeiner nach Feuerbach! Bis

jetzt muss ich des bestimmtesten

antworten: Nein! Im Gegenteil, es wird
alles klarer, strenger, aber auch glühender

und sinnlicher.» Dasselbe gilt auch

für den Verzicht auf tierliche Lebensmittel:

Der Speiseplan wird nicht ärmer,

sondern reicher und fantasievoller, die

Landschaften werden frei, die Biodiver-

sität nimmt zu, das Schlachten hat ein

Ende, der ideologische Druck weicht,

die Atmosphäre atmet auf.

Die vier zitierten Studien:

Yinon M. Bar-On, Rob Phillips, Ron Milo
(2018), The biomass distribution on Earth,

Proceedings of the National Academy of
Sciences 115(25), 6506-6511.

Joseph Poore, Tomas Nemecek (2018),

Reducing food's environmental impacts
through producers and consumers. Science

360/6392,987-992.
Robin R. White, Mary Beth Hall (2017),
Nutritional and greenhouse gas impacts of removing

animals from US agriculture. Proceedings

of the National Academy of Sciences

114(48), E10301-E10308.

Alon Shepon et al. (2018), The opportunity
cost of animal based diets exceeds all food
losses. Proceedings of the National Academy

of Sciences of the United States of America

115(15), 3804-3809.

10 freidenken. Sommer 2019


	"Ethisch gesehen ist der Schritt vom Tierwohl zum Tierrecht überraschend klein"

