
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 (2018)

Heft: 3: Brauchen wir einen staatlich konzessionierten Islam?

Artikel: Religionspolitik und Islam : Politik soll neutrale Räume schaffen

Autor: Schröter, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionspolitik und Islam

Politik soll neutrale
Räume schaffen

Die Islamwissenschaftlerin Susanne Schröter versucht,
zwischen Wissenschaft, Politik und Gesellschaft zu vermitteln.

vor Prof. Dr. Susanne Schröter

Trotz aller wissenschaftlichen
Sachlichkeit ist Susanne Schröter gerade
die Wahrnehmung von
Säkularisierungsprozessen ein Anliegen - im

Islam wie in der Gesellschaft. Ebenso

wichtig ist ihr die Überwindung
einer auf Theologie zentrierten Politik
und eines Umgangs mit «dem Islam»,

der Vielfalt und Tiefenschärfe ausser
Acht lässt. Ihre Überlegungen
widerspiegeln die politische Islam-Diskussion

in Deutschland, sie sind aber
auch für die Schweiz wertvoll.

freidenken. Herbst 2018

Die oft reflexhaften Beiträ¬

ge zur Islam-Debatte aus

der Politik sind ein Ergebnis unserer

immer pluralistischer werdenden

Gesellschaft, in der alte Gewissheiten

verloren gehen. Die Frage nach dem

identitären «Wir» mit allen dazugehörenden

Implikationen, d. h. der
Definition von Zugehörigkeit sowie
möglichen Ein- und Ausschlüssen von

Gruppen, stellt sich nur in

Transformationsphasen. Ausserhalb dieser Phasen

gibt es keinen Grund, sich mit solchen

Dingen auseinanderzusetzen. Zunehmende

MultikuIturalität ist eine Stress¬

situation, in der das Bedürfnis nach

Selbstvergewisserung stark wird -
insbesondere dann, wenn Zuwanderer

mit eigenen starken kollektiven Identitäten

aufwarten, wie wir dies beispielsweise

bei einem Teil der Türkeistämmigen

oder auch bei vielen Muslimen

sehen. Das fordert selbst diejenigen
heraus, die Konstruktionen wie Nation

oder Heimat eher ablehnend

gegenüberstehen, selbst auch ein Kollektiv

zu benennen, dem sie angehören.
Dahinter steht die Angst, als Individuen

dem Ansturm neuer Kollektive nicht

gewachsen zu sein.

11



Volk, Nation, Leitkultur

Die Benennung eines adäquaten Kol-

û lektivs, mit dem man sich identifiziere

ren kann, ist allerdings alles andere als

einfach. Der Begriff des «Volkes» wurde

aus gutem Grund beiseitegelegt,
der der «Nation» ist ebenfalls nicht un-

z problematisch, und was denn die deut-

v sehe Kultur sein soll, darüber muss man

m erst mal nachdenken. Der Bezug auf

w die Verfassung taugt nur begrenzt, weil

Identität auch etwas emotional
Aufgeladenes ist. Die Idee der Leitkultur, die

auf den syrischstämmigen
Politikwissenschaftler Bassam Tibi zurückgeht,
wurde jahrelang politisch in die rechte

Ecke gestellt und die neue Beschwörung

des Christlichen ist angesichts der

schwindenden Bindekraft der Kirchen

anachronistisch. Eine positive Bestimmung

fällt jedenfalls aus vielerlei Gründen

schwer, obwohl es begründete
Proteste gab, als die ehemalige
Staatsministerin für Integration Özugus den

Deutschen jegliche eigene Kultur

absprechen wollte. Eine negative Benennung

gelingt meist einfacher. Es fällt
leichter zu artikulieren, wen und was

man als fremd empfindet, als zu

definieren, was denn das Eigene ist.

Hohle Rhetorik

Gegenwärtig ist es der Islam, der die

Rangliste des kulturell Fremden

anführt. Das liegt an dem Auftrumpfen

von muslimischen Verbandsvertretern,

die unablässig Sonderrechte für die

eigene Community fordern und

abschlägige Bescheide postwendend als

«islamophob» brandmarken. Ein

weiterer Grund sind aber auch die vielen

geplanten oder sogar durchgeführten

Anschläge im Namen des Islams. Deshalb

sind viele Menschen der Ansicht,

der Islam gehöre nicht zu Deutschland,

und deshalb lässt sich mit diesem

Statement Politik machen. Leider sind

die Beiträge zu diesem Thema - gleich

ob sie die Frage positiv oder negativ

beantworten - meist so unterkomplex,

dass sie keinen sinnvollen Beitrag

zu dem genannten Problem darstellen.

Sie erschöpfen sich vielmehr in hohler

Rhetorik und lassen sich dadurch beliebig

von unterschiedlichen politischen

Lagern instrumentalisieren.

Es fehlt definitiv an einer Wahrnehmung

der Realität: Der Islam ist eine

heterogene Religion mit vielen

unterschiedlichen Strömungen. Er wird aber

von Akteuren aus Politik und

Zivilgesellschaft regelmässig auf die Form

verengt, die von konservativen oder

sogar fundamentalistischen Verbänden

angeboten wird.

Instrument der türkischen Regierung
Es ist unbegreiflich, warum Verbandsvertreter

ohne Not als einzige
Repräsentanten «des» Islams in Beiräte und

andere Gremien gerufen werden,

liberale, humanistische und säkulare

Muslime und Musliminnen aber keine

Beachtung finden. Selbst vor

Kooperationen mit DITIB (Türkisch-Islamische

Union der Anstalt für Religion

e.V.) scheuen viele Politiker und

zivilgesellschaftliche Dialogbeauftragte nicht

zurück, obgleich in den vergangenen
Jahren vielfach nachgewiesen wurde,

dass die Organisation nichts anderes

ist als ein Instrument der türkischen

Regierung, um ihre Politik in Deutschland

durchzuexerzieren. Kriegspropaganda,

Einschwören auf einen heiligen

Krieg im Namen Allahs, Märtyrerkult
und aggressive Anti-Integrationsrhe-
torik werden entweder verdrängt oder

in Kauf genommen, weil man glaubt,
Muslimen dadurch die viel beschworene

«gesellschaftliche Teilhabe» gewähren

zu können.

Unverdrossen versucht man in den

grossen muslimischen Verbänden das

Pendant christlicher Kirchenvertreter

zu finden, obwohl unübersehbar ist,

dass in dieser Religion keine vergleichbaren

hierarchischen Strukturen

existieren. Der Schaden, der entsteht, ist

Die Ethnologin und Islamwissen-
schaftlerin Susanne Schröter ist
Direktorin des Frankfurter Forschungszentrums

Globaler Islam (FFGI) an der
Goethe Universität Frankfurt. In der
von ihr geleiteten Forscherinnengruppe

werden kulturelle und
politische Transformationen in islamisch

geprägten Gesellschaften und in

Gesellschaften mit starken islamischen

Minderheiten untersucht. Regionale
Schwerpunkte sind Südostasien, Nordafrika

und Deutschland. Im Mittelpunkt
stehen Probleme ethnischer, kultureller

und religiöser Pluralität sowie die
Durchsetzung von Frauen- und
Menschenrechten.

In ihrem Buch «Gott näher als der

eigenen Halsschlagader. Fromme Muslime

in Deutschland» (2016) hat sie ihre

dreijährige Forschungsarbeit, die sie

in Wiesbadener Moscheegemeinden
durchgeführt hat, zusammengetragen.

12 freidenken. Herbst 2018



immens, weil man so alle Muslime und

Musliminnen verprellt, die demokratisch

und säkular gesinnt sind.

Im Moment wird zwar von einzelnen

politischen Akteuren bekundet, dass

man die Kooperationen mit Muslimen

auf breitere Füsse stellen und auch

liberale Muslime einbeziehen möchte,

doch in der Praxis ist davon noch wenig

zu sehen. Ein erster Schritt wäre, die

Islamkonferenz für Liberale und Säkulare

zu öffnen, so wie es bei der ersten

Runde ja bereits der Fall war. Sowohl

auf Länder- als auch auf Bundesebene

müssten neue Gruppen geschaffen

werden, um Muslime in ihrer Hete-

rogenität zu repräsentieren. Das muss

natürlich gegen den Widerstand der

Fundamentalisten durchgesetzt werden,

die einen exklusiven Vertretungsanspruch

besitzen und gern behaupten,

für alle Muslime zu sprechen.

Rückgriff auf das Christentum

Leider wird von der Politik nicht der
Säkularismus gegen den politischen
Islam aufgebaut, sondern man versucht

einen Rückgriff auf das Christentum als

neue Leitkultur. Das ist der gesellschaftlichen

Realität nicht angemessen und

führt auch politisch in die Irre.

Grundsätzlich sollte die Politik in einer
pluralistischen Gesellschaft neutrale Räume

schaffen, um Konflikte im Namen von

Religionen zu begrenzen. Staatliche

Einrichtungen sind der Gleichberechtigung

und Gleichbehandlung aller

Bürger und Bürgerinnen verpflichtet,

unabhängig von Herkunft, Weltauffassung,

Hautfarbe, Geschlecht oder
anderen Markierungen. Das kann nur

gelingen, wenn auch Religionen, religiöse

Symbole und Religionszugehörigkeiten
keine privilegierte Rolle einnehmen.

BUCH BESPRECHUNG

Flucht aus Saudi-Arabien - zwei Frauen erzählen
Rana Ahmad und Kholoud Bariedah
sind beide aus Saudi-Arabien geflohen
und leben nun in Deutschland. Ihre Bio-

grafien überlappen sich. Und doch, das

zeigen ihre Bücher, ihre Geschichten
unterscheiden sich auch. Spannend zu
lesen sind sie beide.
Kholoud Bariedah wählte einen deftigen

Einstieg in ihre Geschichte: Sie

erzählt von ihren Alpträumen - sie wird
die Erinnerungen an ihre Gefangenschaft

nicht los, kann die Schicksale

der Frauen, die an den Haftbedingungen

zugrunde gingen, nicht vergessen.
Dass Kholoud selbst im Frauengefängnis

von Mekka landete, ist für westliche
Leser kaum fassbar. Sie war 20 und hörte

mit vier Freundinnen und Freunden
in einer Wohnung Musik. Doch jemand
hatte Wind von dieser illegalen Party

gekriegt, auf einmal stürmen Männer

der Religionspolizei herein. Bestraft
wird sie mit Haft und Stockschlägen.
Die Rückblende auf die Zeit im Gefängnis

bildet einen gewichtigen Teil der

Erzählung Bariedahs. Sie erzählt vom
Psychoterror der Betreuerinnen, von den

Freundschaften, aber auch von den
Streitereien unter den Insassinnen.

Rana Ahmad blendet in ihrer Biogra-
fie in die Zeit ihrer Kindheit zurück, er¬

zählt, wie sie sich mit zehn Jahren auf

den Sommerurlaub in Syrien gefreut
hatte. Ihr Vater hatte ihr ein Fahrrad

geschenkt, das sie in Saudi-Arabien

jedoch nicht fahren durfte. Die junge
Rana geniesst die Freiheit, die ihr das

Rad bietet, und erledigt mehrfach
alleine Einkäufe für ihre Oma. Doch nach

ein paar Tagen folgt der Schock. Der
Grossvater ermahnt sie: «Grosse Mädchen

dürfen nicht mit dem Fahrrad

fahren.» Und es kommt noch schlimmer: Er

bringt Ranas Eltern dazu, ihre Tochter

zu verschleiern. Zum ersten Mal spürt
sie, dass sie als Mädchen weniger Rechte

hat und ahnt, wie ungerecht dieses

System ist. Sie durchlebt Jugendjahre,
die sie traurig stimmen.
Beide Frauen werden als junge Erwachsene

berufstätig, können sich aber mit
den Normen der saudischen Gesellschaft

nicht anfreunden. Sie beginnen
am Glauben, in den sie hineingeboren
wurden, zu zweifeln, geben ihn schliesslich

auf. Und beschliessen zu fliehen,

um der Enge zu entkommen, aber auch

aus Angst. Denn der Abfall vom Glauben

wird schwer bestraft. Und jeder,
den sie in ihr Geheimnis einweihen,
bedeutet für sie auch ein Risiko.

Rana Ahmad:
Frauen dürfen hier nicht träumen
Mein Ausbruch aus Saudi-Arabien,
mein Weg in die Freiheit
Erschienen 15.01.2018

Verlag btb, 320 Seiten
ISBN 978-3-442-75748-0

Kholoud Bariedah:
Keine Tränen für Allah
Wie ich von Tugendwächtern
verurteilt wurde und dem Frauengefängnis

von Mekka entkam
Erschienen 01.02.2018
Droemer Knaur Verlag, 320 Seiten
ISBN 978-3-426-21434-3

RANA AHMAD
FRAUEN

DÜRFEN

HIER
ES NICHT

TRAUMEN
Mein Ausbruch aus Saudi-Arabien,

mein Weg in die Freiheit

KEINE
TRÄNEN
FÜR ALLAH

golängnli.von Mokka onlkam

73
m
O

73
G)
73
a

«Politik soll neutrale Räume schaffen», das Interview mit Susanne Schröter: www.saekulare-sozis.de

freidenken. Herbst 2018 13


	Religionspolitik und Islam : Politik soll neutrale Räume schaffen

