
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 (2018)

Heft: 1-2

Artikel: Humanismus für alle

Autor: Schedel, Gunnar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanismus I 17

Gunnar Schede!

Humanismus für alle

Wer Humanismus zur religionsähnlichen Weltanschauung
macht, fesselt dessen gesellschaftsverändernde Kraft. In der
MIZ 4/16 [und ebenfalls publiziert im letzten frei denken,
Anm. d. Red.] stellte Horst Groschopp in seinen Fünf Thesen
unter anderem fest, dass Atheistinnen und Atheisten, die sich
als solche organisieren, eine grundsätzliche Distanz gegenüber

dem organisierten Humanismus an den Tag legen. Die
Beobachtung ist richtig, und es gibt dafür gerade derzeit gute
politische Gründe.

Gunnar Schedel

Immerhin ist die wahrgenommene Distanz keine feindselige;
dafür haben vor gut zehn Jahren nicht zuletzt Horst Groschopp
und Rudolf Ladwig gesorgt, die in ihren Amtszeiten im
Humanistischen Verband Deutschland (HVD) bzw. im Internationalen

Bund der Konfessionslosen und Atheisten (IBKA) über
Gremien wie die «Sichtungskommission» und durch gegenseitige

Einladungen zu Tagungen gemeinsame Plattformen
geschaffen haben. Durch diese Begegnungen hat sich nach der
Jahrtausendwende das Verhältnis der diversen dem säkularen
Spektrum zuzurechnenden Verbände deutlich verbessert und
ohne diese Annäherung wäre es beispielsweise zur Gründung
des Koordinierungsrates säkularer Organisationen (KORSO)
nie gekommen.1

Im Zweifelsfall würde auch ich mich eher
dafür entscheiden, in einem Altersheim des HVD

meinen Lebensabend zu verbringen als in
einem der Caritas.

Die Distanz liegt nach meinem Dafürhalten auch nicht darin
begründet, dass die Mitglieder des IBKA den Humanismus und
seine Werte ablehnen. Im Zweifelsfall würde auch ich mich
eher dafür entscheiden, in einem Altersheim des HVD meinen
Lebensabend zu verbringen als in einem der Caritas. Es ist
vielmehr das politische Konzept, das im HVD derzeit massgeblich

verfolgt wird und das in seinen gesamtgesellschaftlichen
Auswirkungen bei vielen Aktiven im IBKA auf Skepsis stösst.

Weltanschauung und Identität
Derzeit schaffen es die Religionen nicht, das gesellschaftliche
Leben zu bestimmen. Sie sind zwar auf nahezu allen Ebenen
eingebunden, aber die Bevölkerung, einschliesslich eines grossen
Teils der Kirchenmitglieder, folgt ihnen in vielen die persönliche
Lebensgestaltung betreffenden Fragen nicht. Zugespitzt Nesse

sich sagen: Katholiken und Evangelische verhalten sich häufig
nicht mehr «katholisch» bzw. «evangelisch».

Zugespitzt Hesse sich sagen:
Katholiken und Evangelische verhalten

sich häufig nicht mehr
«katholisch» bzw. «evangelisch».

Es ist durchaus ein zentrales Kennzeichen einer offenen Gesellschaft,

dass sich Menschen nicht mehr an ein Milieu gebunden
fühlen, sondern aus mehreren Identitäten schöpfen. Mit der
Postmoderne schien ohnehin das Ende aller «grossen
Erzählungen» gekommen. Es sah so aus, als ob Ideologien, die die
Welt aus einem Guss erklärten, an Zuspruch verlören und die
Neigung der Menschen, sich Verhaltensvorschriften zu
unterwerfen, abnähme.

Ob diese Wahrnehmung von vornherein falsch oder die
Entwicklung nicht nachhaltig war, sei dahingestellt. Jedenfalls ist
seit einiger Zeit zu beobachten, dass identitäre Vorstellungen
wieder an Boden gewinnen - zumindest jedenfalls, was die
Diskurse angeht, und insbesondere die mit religiös-weltanschaulichen

Anteilen.
Dass religiöse Funktionäre und Publizisten an solchen Diskursen

massgeblich beteiligt sind, könnte mit der Erwartung zu
tun haben, dadurch zukünftig wieder mehr Einfluss auf die
«eigenen» Leute zu gewinnen. Als Vehikel für diese Strategie
haben die Kirchen vor rund 20 Jahren den Islam entdeckt. Sie

waren wesentlich daran beteiligt, aus Zugewanderten aus der
Türkei, Marokko oder dem Iran - die völlig unterschiedliche
Geschichten mitbrachten - in der öffentlichen Wahrnehmung
«Muslime» zu machen. Ihr Interesse traf sich dabei mit dem der
Islamverbände, die zwar nur 15% der Muslime organisieren,
aber gernefür alle Zugewanderten aus mehrheitlich islamischen
Ländern sprechen möchten.

Dabei geht es natürlich nicht in erster Linie um eine Stimme
in der Öffentlichkeit, sondern um eine Ausweitung der Privilegien

wie den Status der Körperschaft des öffentlichen Rechts,
Religionsunterricht, staatlich finanzierte Seelsorge usw. Und
damit indirekt - und das erklärt das Interesse der Kirchen -
um eine Stabilisierung des ins Wanken geratenen Systems der
Privilegierung religiöser Organisationen.

[Die Kirchen] waren wesentlich
daran beteiligt, aus Zugewanderten aus der

Türkei, Marokko oder dem Iran -
die völlig unterschiedliche Geschichten

mitbrachten - in der öffentlichen Wahrnehmung
«Muslime» zu machen.

1 Dass die Situation heute wieder deutlich schlechter ist, hat unterschiedliche Gründe,
die hier auszubreiten nicht der Raum ist, zumal es nur teilweise um Politik im engeren
Sinne geht.

Mit der Betonung kollektiver Identitäten einher geht die
Denunzierung jeglicher Kritik an islamisch begründeten
gesellschaftspolitischen Vorstellungen als fremdenfeindlich. Selbst
ein Teil der Linken tappt in die identitäre Falle, sieht durch
die Ablehnung beispielsweise der Ehrvorstellungen sämtliche
Eingewanderten von Marokko bis Indonesien attackiert und
vergisst, dass unter jenen genügend Menschen sind, die diese
ebenfalls ablehnen.

frei denken. 1/2 I 2018



18 I Humanismus

Im Windschatten solcher Diskurse gewinnen die konservativen
Islamverbände an Bedeutung, werden zunehmend Ansprechpartner

der Politik; wenn es um Runde Tische geht, sitzen
liberale Muslime dabei, wenn es um Geld und Macht geht,
spielen sie keine Rolle. Dies führt einerseits zu einer völlig
falschen öffentlichen Wahrnehmung «des Islams» in Deutschland.

Andererseits erzeugen Pflichtveranstaltungen wie der
islamische Religionsunterricht Konformitätsdruck, was gerade
für Muslime unter der Perspektive der Religionsfreiheit eine
massive Verschlechterung darstellt. Denn Abweichung muss
nun öffentlich bekannt werden (in unserem Beispiel durch
eine Abmeldung vom Islamunterricht), wird dadurch sichtbar
und angreifbar.
Hinzu kommt, dass seitJahren eine neoliberale Verlagerung von
Gemeinschaftsaufgaben in private Hand stattfindet. Während
kommunale Einrichtungen eher abgebaut werden, gewinnen
Kirchen- und Moscheegemeinden allein schon dadurch an
Bedeutung, dass sie über Räumlichkeiten verfügen, die sie zu
erschwinglichen Preisen zur Verfügung stellen können.

Sein geseiischaftsveränderndes Potential
entfaltet der Humanismus dann am

wirkungsvollsten, wenn er- vom Anspruch
her - die Gesellschaft als Ganzes erfasst,

wenn das Individuum mit seinen Bedürfnissen
und Interessen ins Zentrum gestellt wird.

Es wäre sicherlich verfrüht, von einer Rückkehr zur Versäulung
der Gesellschaft zu sprechen, aber ich gehe davon aus, dass
Kirchen wie auch Islamverbände mit einer solchen Tendenz
liebäugeln. Dahinterdürftedie Hoffnung stehen, dass Religion
dann wieder grössere Bedeutung zukommt und die eigenen
Milieuswiederstärker«homogenisiert»werden können.
Langfristig könnte ein Bündnis der religiösen Säulen die säkulare
Gesellschaftsordnung ins Visier nehmen.

Konfessionslos

Die grosse Errungenschaft der Idee der «Konfessionslosigkeit»
liegt darin, dass es keinen Zwang gibt, sich weltanschaulich
einer Gruppe zuzuordnen. So ist es möglich, politische (objektive,

nachvollziehbare) Interessen in wechselnden Allianzen
zu vertreten.

Mit der Betonung kollektiver Identitäten
einher geht die Denunzierung jeglicher Kritik

an islamisch begründeten gesellschaftspolitischen

Vorstellungen als fremden feindlich.

Zugespitzt formuliert Messe sich sagen, dass der HVD sich mit
seiner Betonung des weltanschaulichen Aspekts des Humanismus

im Rahmen der Vorstellung homogener Milieus bewegt.
Doch dieser Diskurs nutzt letztlich nur den konservativen
Kräften.2

Das Bizarre an der Situation ist, dass der viel grössere HVD
sich mit einem viel kleineren Wirkungsbereich humanistischer
Vorstellungen zufrieden gibt; während er einen
Dienstleistungsbereich für Humanisten einrichten möchte (analog zum
katholischen, evangelischen und immer wieder geforderten
muslimischen), beharrt der IBKA darauf, dass es Humanismus
für alle geben muss. Sein geseiischaftsveränderndes Potential
entfaltet der Humanismus dann am wirkungsvollsten, wenn
er - vom Anspruch her - die Gesellschaft als Ganzes erfasst,
wenn das Individuum mit seinen Bedürfnissen und Interessen
ins Zentrum gestellt wird. Und wenn allen klar ist, dass
«persönliche» Bedürfnisse, die sich rein zufällig mit den Vorgaben
einer religiösen (oder sonstigen) Organisation decken, mit
Skepsis zu sehen sind.

Ob die Welt «human» ist, zeigt sich an den konkreten
Lebensverhältnissen der Menschen. Dazu können humanistische Ideen
und Ideale viel beitragen. Ob das am besten im Rahmen eines
Weltanschauungsverbandes gelingt, bezweifele ich.

Der Beitrag «Humanismus für alle» ist erstmals in der MIZ1/17 erschienen als eine Replik
auf die Fünf Thesen von Horst Groschopp, die auch im letzten frei denken zu lesen waren.
Die Replik provozierte wiederum eine Antwort von Horst Groschopp, nachzulesen im
Internet: «Welcher Humanismus?» - http://www.horst-groschopp.de/content/humanismus-2.

2 Ich weiss, dass viele im HVD Humanismus als offenes System verstehen, sehe aber

nicht, wie der Spagat zwischen Weltanschauungsgemeinschaft im Sinne des GG und

«Offenheit» umgesetzt werden könnte.

frei denken. 1/2 I 2018


	Humanismus für alle

