
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 (2018)

Heft: 1-2

Artikel: "Die Laizität hat mehr Freiheiten hervorgebracht als jede Religion mit
politischer Macht"

Autor: Ottavi, Laurent / Kintzler, Catherine / Krüsi, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staat und Religion - Frankreich I 7

«Die Laizität hat mehr Freiheiten hervorgebracht
als jede Religion mit politischer Macht»

Catherine Kintzler, Honorarprofessorin an der Universität
von Lille III und Vizepräsidentin der «Société de philosophie»,
hat über zwanzig Jahre lang am Gymnasium unterrichtet.
Ihr Forschungsgebiet umfasst sowohl die Kunst- als auch die
politische Philosophie. Ihr Buch Penser la laïcité, erschienen
2014 bei éditions Minerve, gilt als Referenzwerk. Es bietet eine
anspruchsvolle und spannende Reflexion über das Konzept
der Laizität, illustriert mit zahlreichen Beispielen.
Laurent Ottavi, Revue des Deux Mondes*

Die Laizität lässt sich Ihrer Ansicht nach nicht auf das Gesetz
zur Trennung von Kirchen und Staat von 1905 reduzieren. In
derEinführung Ihres Buches Penser la laïcité schreiben Sie: «Der
natürliche Ort der Laizität ist der Gedanke derAufklärung, der
durch republikanisches Denken vermittelt wird.» Können wir
daraus schliessen, dass es ohne Laizität keine französische
Republik gäbe Und wie unterscheiden Sie Laizität und Toleranz?

Die Laizitätals politisches System beginntwedermitdem Gesetz
von 1905 noch mit dem Erscheinen des Begriffs «Laizität» im
politischen Vokabular. Es gab davor schon zahlreiche weltliche
Gesetze: Die Einführung der Ziviltrauung im Jahr 1792, die
Schulgesetzeder Dritten Republik, das Gesetz «über die Freiheit
des Begräbnisses» von 1881. Die Geschichte der laizistischen
Gesetzgebung hörtauch nicht um 1905 auf: Wir leben in einer
Zeit, in der sie verfeinert und ausgeweitet wird.

«Die grundlegende Idee von Locke ist, dass man
Ungläubige nicht in politische Vereinigungen
aufnehmen kann, weil sie nicht fähig sind,

Bindungen zu knüpfen.»

Aber ich werde die Frage hinsichtlich der Begriffsverfassung
beantworten, denn ich bin weder Historikerin noch Juristin.
Bei meiner Arbeit habe ich mich für den philosophischen Kern
interessiert, der meiner Ansicht nach die Laizität unterstützt
und anhand welchem man ihre verschiedenen Aspekteerklären
kann. Deshalb bin ich bis zum Ende des 17. Jahrhunderts
zurückgegangen. Locke, dergrösste Denker des Toleranzregimes
(toleration), schliesst die Atheisten von der politischen Vereinigung

aus. Nimmt man sein Argument für die Rechtfertigung
dieses Ausschlusses ernst, so taucht eine grundsätzliche Frage
auf, die das Blickfeld nachzeichnet, auf welchem das Konzept
der Laizität beruhen wird:
«Schliesslich können diejenigen, die die Existenz eines Gottes
leugnen, in keiner Art und Weise geduldet werden. Aus der
Sicht eines Atheisten können tatsächlich weder Versprechen
noch Vertrag noch Eid - welche die Bande einer menschlichen
Gesellschaft bilden - etwas Stabiles oder Heiliges sein; alle
diese Bande lösen sich auf, wenn die Vorstellung von Gott
weggenommen wird.»1

Die grundlegende Idee ist, dass man Ungläubige nicht in politische

Vereinigungen aufnehmen kann, weil sie nicht fähig sind,
Bindungen zu knüpfen. Sie sind definitionsgemäss entbunden.

Catherine Kintzler

Man kann hier einen versteckten
Syllogismus wiederherstellen:
Jede politische Vereinigung setzt
ein Prinzip der Verbindung
voraus, und weil das Modell jeder
Bindung die religiöse Bindung
ist, schlussfolgert man, dass die
Atheisten ausgeschlossen werden
müssen, weil sie unzuverlässig
sind.

Dies erlaubt, die entscheidende
Frage zu stellen: Muss man sich
für die Gesetzgebung auf das
Modell des Glaubens stützen?
Basiert derpolitische Zusammenhalt

aufeiner vorangegangenen
Zustimmung zum Glauben Locke

sagte ja, aber dieser grosse Geist
hat den Kern der Sache erkannt.
Er hat damit das konzeptionelle Feld umrissen, aufwelchem die
Laizität beruhen wird. Er hat eine strukturierende Frage gestellt.

«Das Gesetz greift nicht auf das Modell des
Glaubens zurück, es ist von keiner bereits

existierenden Bindung beeinflusst und setzt
keine Form von Glauben oder vorhergehender

Zugehörigkeit voraus.»

Man muss die Antwort umkehren, um zur Laizität zu gelangen,
aber die Frage von Locke ist grundlegend: Es ist nicht nötig,
an irgendetwas zu glauben, um eine politische Vereinigung zu
bilden. Das Gesetz greift nicht auf das Modell des Glaubens
zurück, es ist von keiner bereits existierenden Bindung beeinflusst

und setzt keine Form von Glauben oder vorhergehender
Zugehörigkeit voraus: Voraussetzung für die Möglichkeit zur
politischen Vereinigung ist ein espace zéro, ein Null-Raum.
Es ist eine Strömung der französischen Revolution-verkörpert
durch Condorcet2 - die diese Umkehr bewirkte, auch wenn
der Begriff der Laizität noch nicht existierte. Diese Vorstellung
bringt uns zu einem politischen System, in welchem die Ent-
bundenheit nicht nur möglich, sondern grundsätzlich ist, und
welches sich nicht mit einer Koexistenz der Gemeinschaften
begnügt, sondern auf dem Individuum gründet. Das musste
man erst einmal wagen! Ein Gesellschaftsvertrag, aus Primatomen

zusammengesetzt, bei dem der einsame Spaziergänger3
immer am Horizont steht.

Die Trennung von Kirche und Staat ist für die Laizität natürlich
konstitutiv, aber sie spezifiziert sie nicht vollständig. Viele
Toleranzregime nach angelsächsischerArt praktizieren die Trennung
nicht. Andere befolgen sie, ohne selbst laizistisch zu sein, wie
beispielsweise die USA. Denn selbst im Zusammenhang mit
der Trennung von Kirche und Staat ist dort die Bindung zur

John Locke, Brief über die Toleranz (1689), Übers, nach Le Clerc, éd. J.-F. Spitz,
Paris: GF, 1992.

2 Marie Jean Antoine Nicolas Caritat oder Marquis de Condorcet (1743 -1794) war ein

französischer Philosoph und Politiker der Aufklärung (Anm. d. Red.).
3 In Anlehnung an Jean-Jacques Rousseaus «Rêveries du Promeneur Solitaire»

(Anm. d. Red.).

frei denken. 1/2 I 2018



8 I Staat und Religion - Frankreich

Religion, die ich erwähnte, immer noch präsent: Ein religiöser
Diskurs kann von den Vertretern der öffentlichen Gewalt
geführt werden; die öffentliche Anrufung Gottes, Schwüre auf
ein «Heiliges Buch», öffentliche Gebetshandlungen sind nicht
nur erlaubt, sondern erforderlich.
Der religiöse Moment wird politisch gutgeheissen und der
moralische Status der Nicht-Gläubigen wird herabgewürdigt.
Ein laizistischer Staat trennt den politischen Zusammenhalt
vollständig vom religiösen Zusammenhalt, auch in seiner Form

- deshalb bin ich immer etwas zurückhaltend, wenn ich von
«Werten» reden höre, denn eine laizistische Staatsform kann
sich nicht als nichtkirchliche Religion etablieren. Der rechtliche,
politische und moralischeStatusvon Nicht-Gläubigen, von allen,
die sich nicht auf eine religiöse Haltung beziehen, ist deshalb
ein Kriterium für die Beurteilung der Laizität.4 Die laizistische
Staatsform ist untrennbar mit dem Gedanken verbunden, auf
dem gegenwärtig die französische Republik gründet: Es ist ein
Immanentismus und ein politischerAtomismus. Man darfjedoch
nicht vergessen, dassauch diefranzösische Republikselbst nicht
komplett laizistisch ist; im Elsass und im Departement Mosel
existiert beispielsweise ein lokales Recht, das mehrere Religionen
öffentlich anerkennt und sie mittels Kirchensteuern entlöhnt.

«Vollverschleierung auf der Strasse ist nicht
verboten, weil sie ein religiöses Zeichen darstellt,
sondern weil es eine der Arten ist, wie man sein

Gesicht freiwillig verdecken kann.»

«Die Wirksamkeit der Laizität misst sich am Grad der Freiheit
die sie erlaubt», schreiben Sie in Ihrem Buch. Inwiefern sind
Freiheit und Laizität untrennbar miteinander verbunden?

Eine laizistische Staatsform verbindet zwei Grundsätze und
unterscheidet daher zwei Bereiche. Einerseits: Die öffentliche
Gewalt enthält sich bezüglich Glauben und Unglauben - das
ist der Grundsatz der Laizität stricto sensu. Man darf aber den
anderen Aspekt nicht vergessen, der dem ersten Grundsatz
Sinn gibt und von ihm abhängig ist: Überall sonst, auch in der
Öffentlichkeit, gilt im Rahmen des allgemeinen Rechts die
Meinungsfreiheit. Man kann den Glauben oder Unglauben
haben, den man will und ihn öffentlich äussern, vorausgesetzt
eben, das allgemeine Recht wird respektiert.
Beispielsweise ist es auf den Grundsatz der Laizität zurückzuführen,

dass die öffentlichen Denkmäler und die Orte, an denen
die öffentliche Gewalt ausgeübt wird (wie Gerichte,
Gemeinderatssäle etc.), seit dem Gesetz von 1905 frei von religiöser
Symbolik sein müssen, dass sich Magistraten und Funktionäre
in Glaubensfragen im Rahmen ihrer Ämter zurückzuhalten
haben und dass es verboten ist, auf dem Friedhof die Bereiche

der verschiedenen Konfessionen auszuschildern, weil nur
Grabstätten religiöse Embleme tragen dürfen.
Das beschränkt aber den religiösen Ausdruck nicht auf die
Privatsphäre, weit gefehlt: Man darf in der Öffentlichkeit (auf
der Strasse, im öffentlichen Verkehr, im Restaurant etc.) ein
religiöses (oder ein nicht-religiöses) Zeichen tragen, man darf

4 Siehe auch den Freedom-of-Thought-JahresbericM der International Humanist and
Ethical Union.

sich öffentlich zu Religionsfragen äussern, frei darüber schreiben

und publizieren, man darf seine religiöse Zugehörigkeit
ausdrücken und alles Gute - oder alles Schlechte -, das man
von einer Religion oder einer Lehre denkt, sagen. Nehmen wir
das Beispiel der Schule: Derselbe Schüler, der während seiner
Schulzeit seine Religion nicht zur Schau stellen darf, darf dies
als Kandidat für eine Prüfung sehr wohl tun.
Es gibt übrigens auch unechte laizistische Themen: «Strassen-
gebete» sind nicht deshalb verboten, weil sie religiös sind,
sondern deshalb, weil sie sich anderen aufdrängen und den
öffentlichen Weg in Beschlag nehmen. Vollverschleierung auf
der Strasse ist nicht deshalb verboten, weil sie ein religiöses
Zeichen darstellt, sondern weil es eine der Arten ist, wie man
sein Gesicht freiwillig verdecken kann.

So verbindet das System der Laizität zwei Grundsätze: Man legt
der öffentlichen Gewalt eine Augen binde um, damit dieZivilge-
sellschaft ihre Freiheiten entfalten kann. In diesem Sinn ist das
System der Laizität ein Minimalismus - die öffentliche Gewalt
verschliesst vor allem, was mit Glaube oder Nicht-Glaube zu tun
hat, die Augen und drückt ihre Blindheit durch die Enthaltung
in dieser Angelegenheit aus-und dieser Minimalismus erlaubt
es ihr, auf eine absolut gleichgültige Weise verschiedenste
Positionen aufzunehmen, auch solche, die es nicht gibt!

Als Gegenströmungen zu dieserAuffassung von Laizität führen
Sie den laizistischen Extremismus und die adjektivierte Laizität
an. Worum handelt es sich hierbei?
Die (manchmal gewollte) Unkenntnis dieser Dualität führt zu
Missverständnissen und Auswüchsen. Man kann sie vereinfacht
mit einer Schaukelbewegung erklären: Es geht - und zwar
jedes Mal - darum, das eine Prinzip zu Gunsten des anderen
zu verleugnen.
• Der erste Auswuchs hat unterschiedliche Namen

angenommen. Ich nenne sie die laïcité adjectivée, adjektivierte
Laizität (andere Bezeichnungen wären plurale, offene,
positive, vernünftige, beruhigte, inklusive Laizität). Sie besteht
darin, die Grundsätze der Zivilgesellschaft auf den Bereich
der öffentlichen Gewalt (oder auf einen Teil davon)
auszudehnen. Mit anderen Worten: Sie lehnt den neutralen und
minimalistischen Charakter der republikanischen Staatsgewalt
ab, indem sie aus der religiösen Meinung eine Norm macht,
indem sie religiöse Äusserungen dort zulässt, wo sie nicht
hingehören und indem sieden Kommunitarismus legitimiert.
Dieser Auswuchs wurde im März 2004 zurückgebunden, als
das Gesetz erlassen wurde, welches das Tragen von religiösen
Symbolen im öffentlichen Raum verbietet.

• Der zweite Auswuchs, der laizistische Extremismus, besteht
symmetrisch und umgekehrt darin, dass er den Bereich der
Zivilgesellschaft verhärten will, indem er von ihm dieselbe
Enthaltung verlangt, die im Bereich der öffentlichen Gewalt
gelten sollte. Der gesamte zivi le Raum wird «gesäubert», wird
zur Wüste für Meinungsäusserungen! Dieser Extremismus ist
vor Kurzem als Reaktion auf den ersten Auswuchs wieder
aufgetaucht und er greift vor allem eine Religion an.

Diese zwei Strömungen wechselten einander ab und boten
beide der extremen Rechten die Laizität an-die eine Strömung,
indem sie den laizistischen Boden - unter dem Vorwand, ihn
aufzulockern und zu modernisieren - jahrzehntelang verwüstete;
die andere, indem sie ihn verhärtete und reaktive Vorschläge

frei denken. 1/2 I 2018



Auch Frankreichs Laizität steht vor Herausforderungen. (Foto: Eglise du Sacré-
Coeur, Besançon).

investierte. Die beiden vermählten sich mit dem Geschäft der
rechtsextremen Politik, nämlich der phantasmatischen Bildung
von «Gemeinschaften» (im vorliegenden Fall «der Muslime»).
Die erste Strömung verehrt diese Gemeinschaften, indem sie
sich auf die «Stigmatisierung» beruft, und diezweite Strömung
verachtet sie, indem sie sich auf die «Invasion» beruft.
Diese zwei Bewegungen ermächtigen sich gegenseitig und
sind strukturell gesehen von derselben Beschaffenheit. Sie
sind Zwillinge in ihrer Gegensätzlichkeit und erzeugen beide
eine Form von Vereinheitlichung des Lebens - das offenbart
sich beim zweiten Auswuchs, der den Ausdruck alles Religiösen

abschaffen will, aber auch beim ersten Auswuchs, der mit
der Nebeneinanderstellung der Gemeinschaften, denen sich
Individuen zugehörig fühlen, argumentiert.
Wenn man sich nun die Ausdehnung der laizistischen
Bestimmungen anschaut, lässt sich an jedem Punkt die befreiende
Wirkung aufzeigen. Ich beschränke mich auf ein paar Beispiele:

Die Einführung der Zivilehe und ihre Loslösung von der
religiösen Heirat; das Recht der Frauen, selbst über ihr Einkommen
zu verfügen; das Recht auf Empfängnisverhütung; das Rechtauf
freiwilligen Schwangerschaftsabbruch; die Unabhängigkeitder
wissenschaftlichen Forschung - wir wissen, wie beispielsweise
bei der Stammzellendebatte zu sehen war, dass die Biologieforschung

regelmässig unterden Druckvon religiösen Autoritäten
gerät - nicht zu vergessen auch der obligatorische Schulunterricht,

der den Religionsunterricht in die Privatsphäre verbannt.
In Frankreich wird das alles von einer Gesetzgebung geregelt,
in der die Laizität eine wichtige Rolle spielt. Heute gibt es neue
Baustellen, zum Beispiel die vom Ende des Lebens.

Grundsätzlich lässt sich sagen, dass die Laizität mehr Freiheiten
hervorgebracht hat als jede Religion, die über politische Macht
verfügt oder die deren besonderes Gehör geniesst.

Freiheit entsteht auch in der Schule. Sie selbst sind Condorcet-
Spezialistin. Welchen PlatzhatdieSchule im laizistischen System?

Die öffentliche Primär- und Sekundärschule ist vom gewöhnli-
chenz/V/7en Raum ausgeschlossen, weil sieTeil der konstitutiven

Staat und Religion - Frankreich I 9

«Wir müssen durch die Krise gehen, auf Distanz
zu dem, was wirzu denken glauben, was wir

zu sein glauben. Das ist notwendig für alle, für
das Kind eines Arztes oder eines Managers

genauso wie für das Kind eines Arbeiters, eines
Bauern oder eines Arbeitslosen.»

Einrichtungen von Freiheit ist, weil sie Freiheiten aufnimmt,
die am Entstehen sind. Man kommt nicht in die Schule, um zu
«konsumieren», sondern um seineeigene Freiheit auszubilden.
Dafür ist ein gemeinsamer kritischer Raum notwendig, ebenso
die Zeit für einen Umweg, für den Rückzug, für Zweifel.
Deswegen sind Schüler keine Nutzer.

Man kann mit den Schülern weder durch das Herunterleiern
von verschiedenen Meinungen etwas aufbauen, noch indem
man ihnen sagt: «Es gibt verschiedene Gemeinschaften, jede
Gemeinschaft macht, was sie will, und es ist immer respektabel.»

Denn dann würde jeder auf seiner Zugehörigkeit sitzen
bleiben - vorausgesetzt, er hat eine.

Wir müssen durch die Krise gehen, auf Distanz zu dem, was
wir zu denken glauben, was wir zu sein glauben. Das ist
notwendig für alle, für das Kind eines Arztes oder eines Managers
genauso wie für das Kind eines Arbeiters, eines Bauern oder
eines Arbeitslosen. Das ist der Moment, in welchem wir einen
Schritt über die schlichte Toleranz hinausgehen, in welchem
der Zweifel nicht nur erlaubt, sondern erforderlich ist. Dies
geschieht auch über einen sichtbaren Akt, über eine Art
Ritual, das konkret an diese Notwendigkeit erinnert: Indem wir
die Schwelle der Schule überschreiten, verändern wir uns ein
bisschen, wird aus einem Kind ein Schüler. Das bedeutet nicht,
dass wir mit unserer Zugehörigkeit, mit unserer Gemeinschaft
brechen müssen, sondern vielmehr, dass es eine Zeit gibt, in
der wir es mit nichts als mit unseren Gedanken zu tun haben.

Wir dürfen auch nicht vergessen, dass es Minderjährige sind,
welche die öffentliche Primär- und Sekundärschule besuchen:
Sie müssen voreinander beschützt werden. Sie kommen von
überall her, es gibt also auch Kinder, deren Eltern nicht gläubig
sind: Weshalb also sollten sie eine Darstellung von Religion
erfahren, die ihre Eltern nicht notwendigerweise gutheissen?
Diese Darstellung an der Schule zu erlauben - unter dem
Vorwand, dasssie toleranterweise auf alle Religionen ausgeweitet
werde-dashiesse,das Religiösezu normalisieren undalledazu
einzuladen, mitzumachen; das hiesse, zu insinuieren, dass es
normal sei, eine Religion zu haben.

Man vergisst immer wieder, dass die Schüler, die ihre religiösen
Symbole beim Betreten der Schule ablegen, sie beim Hinausgehen

wiederanziehen. Eine wirkliche Beschneidung der Freiheit
wäre, wenn der Staat allen das Tragen von religiösen Symbolen
überall im öffentlichen Raum und immerverböte oder wen n er
den Gemeinschaften erlaubte, ihre vermeintlichen «Mitglieder»
überall im öffentlichen Raum und immerdazu zu zwingen. Mit
anderen Worten: Die öffentliche Schuleermöglichtden Schülern
ein Doppelleben. Das ist es, was ich allgemein die laizistische
Einatmung nenne: Zu wissen, wann und wo man sich enthalten
muss, wann und wo die grösste Freiheit sich entfaltet - und zu
verstehen, dass der zweite Fall (die Freiheit) unendlich ist und
der erste (die Enthaltung) ausdrücklich gesetzlich geregelt ist.

Die Schule ist ein sinnbildlicher Ort für diese Unterscheidung,
und zwar nicht nur bezüglich religiöser, politischer oder
anderer Fragen.

*DerOriginaltext(infranzösischerSprache)istaufwww.revuedesdeux-
mondes.fr am 15. Januar 2018 erstmals erschienen. Die Übersetzung
erfolgtemit freundlicher Genehmigung des Verlags durch Simone Krüsi.

frei denken. 1/2 I 2018


	"Die Laizität hat mehr Freiheiten hervorgebracht als jede Religion mit politischer Macht"

