Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 (2018)

Heft: 1-2

Artikel: "Die Laizitat hat mehr Freiheiten hervorgebracht als jede Religion mit
politischer Macht"

Autor: Ottavi, Laurent / Kintzler, Catherine / Krisi, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1091284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1091284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Staat und Religion - Frankreich

«Die Laizitdt hat mehr Freiheiten hervorgebracht
als jede Religion mit politischer Macht»

Catherine Kintzler, Honorarprofessorin an der Universitat
von Lille Il und Vizeprésidentin der «Société de philosophie»,
hat {iber zwanzig Jahre lang am Gymnasium unterrichtet.
lhr Forschungsgebiet umfasst sowohl die Kunst- als auch die
politische Philosophie. lhr Buch Penser la laicité, erschienen
2014 bei éditions Minerve, gilt als Referenzwerk. Es bietet eine
anspruchsvolle und spannende Reflexion iiber das Konzept
der Laizitét, illustriert mit zahlreichen Beispielen.

Laurent Ottavi, Revue des Deux Mondes*

Die Laizitat lasst sich Ihrer Ansicht nach nicht auf das Gesetz
zur Trennung von Kirchen und Staat von 1905 reduzieren. In
der Einfiihrung Ihres BuchesPenser la laicité schreiben Sie: «<Der
naturliche Ort der Laizitat ist der Gedanke der Aufkldrung, der
durch republikanisches Denken vermittelt wird.» Kénnen wir
daraus schliessen, dass es ohne Laizitat keine franzésische Re-
publik gdbe? Und wie unterscheiden Sie Laizitat und Toleranz?

Die Laizitat als politisches System beginntweder mitdem Gesetz
von 1905 noch mit dem Erscheinen des Begriffs «Laizitat» im
politischen Vokabular. Es gab davor schon zahlreiche weltliche
Gesetze: Die Einflhrung der Ziviltrauung im Jahr 1792, die
Schulgesetze der Dritten Republik, das Gesetz «Gber die Freiheit
des Begrabnisses» von 1881. Die Geschichte der laizistischen
Gesetzgebung hort auch nicht um 1905 auf: Wir leben in einer
Zeit, in der sie verfeinert und ausgeweitet wird.

«Die grundlegende Idee von Locke ist, dass man
Unglaubige nicht in politische Vereinigungen
aufnehmen kann, weil sie nicht fahig sind,
Bindungen zu kniipfen.»

Aber ich werde die Frage hinsichtlich der Begriffsverfassung
beantworten, denn ich bin weder Historikerin noch Juristin.
Bei meiner Arbeit habe ich mich fiir den philosophischen Kern
interessiert, der meiner Ansicht nach die Laizitat unterstutzt
und anhand welchem manihre verschiedenen Aspekte erklaren
kann. Deshalb bin ich bis zum Ende des 17. Jahrhunderts zu-
rickgegangen. Locke, der grosste Denker des Toleranzregimes
(toleration), schliesst die Atheisten von der politischen Vereini-
gung aus. Nimmt man sein Argument fur die Rechtfertigung
dieses Ausschlusses ernst, so taucht eine grundsatzliche Frage
auf, die das Blickfeld nachzeichnet, auf welchem das Konzept
der Laizitat beruhen wird:

«Schliesslich kénnen diejenigen, die die Existenz eines Gottes
leugnen, in keiner Art und Weise geduldet werden. Aus der
Sicht eines Atheisten kénnen tatsichlich weder Versprechen
noch Vertrag noch Eid — welche die Bande einer menschlichen
Gesellschaft bilden — etwas Stabiles oder Heiliges sein; alle
diese Bande l6sen sich auf, wenn die Vorstellung von Gott
weggenommen wird.»!

Die grundlegende Idee ist, dass man Ungldubige nicht in politi-

sche Vereinigungen aufnehmen kann, weil sie nicht fahig sind,
Bindungen zu knupfen. Sie sind definitionsgemass entbunden.

1 John Locke, Brief iiber die Toleranz (1689), Ubers. nach Le Clerc, éd. J.-F. Spitz,
Paris: GF, 1992.

frei denken. 1/212018

Man kann hier einen versteckten
Syllogismus wiederherstellen:
Jede politische Vereinigung setzt
ein Prinzip der Verbindung vo-
raus, und weil das Modell jeder
Bindung die religiése Bindung
ist, schlussfolgert man, dass die
Atheisten ausgeschlossenwerden
mussen, weil sie unzuverlassig
sind.

Dies erlaubt, die entscheidende
Frage zu stellen: Muss man sich
far die Gesetzgebung auf das
Modell des Glaubens stitzen?
Basiert der politische Zusammen-
halt auf einer vorangegangenen
Zustimmung zum Glauben?Locke
sagte ja, aber dieser grosse Geist
hat den Kern der Sache erkannt.
Er hat damit daskonzeptionelle Feld umrissen, auf welchem die
Laizitat beruhenwird. Er hateinestrukturierende Frage gestellt.

s’

Catherine Kintzler

«Das Gesetz greift nicht auf das Modell des
Glaubens zuriick, es ist von keiner bereits
existierenden Bindung beeinflusst und setzt
keine Form von Glauben oder vorhergehender
Zugehdrigkeit voraus.»

Man muss die Antwort umkehren, um zur Laizitat zu gelangen,
aber die Frage von Locke ist grundlegend: Es ist nicht nétig,
an irgendetwas zu glauben, um eine politische Vereinigung zu
bilden. Das Gesetz greift nicht auf das Modell des Glaubens
zurick, es ist von keiner bereits existierenden Bindung beein-
flusst und setzt keine Form von Glauben oder vorhergehender
Zugehérigkeit voraus: Voraussetzung fur die Méglichkeit zur
politischen Vereinigung ist ein espace zéro, ein Null-Raum.

Es ist eine Stromung der franzésischen Revolution —verkérpert
durch Condorcet? - die diese Umkehr bewirkte, auch wenn
der Begriff der Laizitdt noch nicht existierte. Diese Vorstellung
bringt uns zu einem politischen System, in welchem die Ent-
bundenheit nicht nur méglich, sondern grundséatzlich ist, und
welches sich nicht mit einer Koexistenz der Gemeinschaften
begntigt, sondern auf dem Individuum grindet. Das musste
man erst einmal wagen! Ein Gesellschaftsvertrag, aus Primato-
men zusammengesetzt, bei dem der einsame Spazierganger®
immer am Horizont steht.

Die Trennung von Kirche und Staat ist fur die Laizitat natarlich
konstitutiv, aber sie spezifiziertsie nichtvollstéandig. Viele Tole-
ranzregime nach angelsachsischer Art praktizieren die Trennung
nicht. Andere befolgen sie, ohne selbst laizistisch zu sein, wie
beispielsweise die USA. Denn selbst im Zusammenhang mit
der Trennung von Kirche und Staat ist dort die Bindung zur

2 Marie Jean Antoine Nicolas Caritat oder Marquis de Condorcet (1743 - 1794) war ein
franzosischer Philosoph und Politiker der Aufklérung (Anm. d. Red.).

3 InA
(Anm. d. Red.).

an Jean-J; «Réveries du Promeneur Solitaire»




Religion, die ich erwahnte, immer noch prasent: Ein religioser
Diskurs kann von den Vertretern der 6ffentlichen Gewalt ge-
fahrt werden; die 6ffentliche Anrufung Gottes, Schwire auf
ein «Heiliges Buch», 6ffentliche Gebetshandlungen sind nicht
nur erlaubt, sondern erforderlich.

Der religiose Moment wird politisch gutgeheissen und der
moralische Status der Nicht-Glaubigen wird herabgewdrdigt.
Ein laizistischer Staat trennt den politischen Zusammenhalt
vollstandig vom religiésen Zusammenhalt, auch in seiner Form
- deshalb bin ich immer etwas zurlickhaltend, wenn ich von
«Werten» reden hore, denn eine laizistische Staatsform kann
sich nicht als nichtkirchliche Religion etablieren. Der rechtliche,
politische und moralische Statusvon Nicht-Glaubigen, von allen,
die sich nicht auf eine religiése Haltung beziehen, ist deshalb
ein Kriterium fur die Beurteilung der Laizitat.* Die laizistische
Staatsform ist untrennbar mit dem Gedanken verbunden, auf
dem gegenwartig die franzosische Republik griindet: Es ist ein
Immanentismus und ein politischer Atomismus. Man darf jedoch
nichtvergessen, dass auch die franzésische Republik selbst nicht
komplett laizistisch ist; im Elsass und im Departement Mosel
existiert beispielsweise ein lokales Recht, dasmehrere Religionen
offentlich anerkennt und sie mittels Kirchensteuern entlohnt.

«Vollverschleierung auf der Strasse ist nicht
verboten, weil sie ein religiéses Zeichen darstellt,
sondern weil es eine der Arten ist, wie man sein

Gesicht freiwillig verdecken kann.»

«Die Wirksamkeit der Laizitdt misst sich am Grad der Freiheit,
die sie erlaubt», schreiben Sie in lhrem Buch. Inwiefern sind
Freiheit und Laizitdt untrennbar miteinander verbunden?

Eine laizistische Staatsform verbindet zwei Grundsatze und
unterscheidet daher zwei Bereiche. Einerseits: Die 6ffentliche
Gewalt enthalt sich beziglich Glauben und Unglauben - das
ist der Grundsatz der Laizitat stricto sensu. Man darf aber den
anderen Aspekt nicht vergessen, der dem ersten Grundsatz
Sinn gibt und von ihm abhangig ist: Uberall sonst, auch in der
Offentlichkeit, gilt im Rahmen des allgemeinen Rechts die
Meinungsfreiheit. Man kann den Glauben oder Unglauben
haben, den man will und ihn 6ffentlich dussern, vorausgesetzt
eben, das allgemeine Recht wird respektiert.

Beispielsweise ist es auf den Grundsatz der Laizitat zurlickzu-
fuhren, dass die 6ffentlichen Denkmaler und die Orte, andenen
die 6ffentliche Gewalt ausgelbt wird (wie Gerichte, Gemein-
deratssale etc.), seit dem Gesetz von 1905 frei von religioser
Symbolik sein mussen, dass sich Magistraten und Funktionare
in Glaubensfragen im Rahmen ihrer Amter zuriickzuhalten
haben und dass es verboten ist, auf dem Friedhof die Berei-
che der verschiedenen Konfessionen auszuschildern, weil nur
Grabstatten religiose Embleme tragen dirfen.

Das beschrankt aber den religiésen Ausdruck nicht auf die
Privatsphire, weit gefehlt: Man darf in der Offentlichkeit (auf
der Strasse, im offentlichen Verkehr, im Restaurant etc.) ein
religioses (oder ein nicht-religidses) Zeichen tragen, man darf

e £Th bt Inh
g

4  Siehe auch den Fi bericht der International Humanist and

Ethical Union.

sich 6ffentlich zu Religionsfragen aussern, frei dartber schrei-
ben und publizieren, man darf seine religiése Zugehorigkeit
ausdriicken und alles Gute - oder alles Schlechte -, das man
von einer Religion oder einer Lehre denkt, sagen. Nehmen wir
das Beispiel der Schule: Derselbe Schiler, der wahrend seiner
Schulzeit seine Religion nicht zur Schau stellen darf, darf dies
als Kandidat fur eine Prifung sehr wohl tun.

Es gibt Gbrigens auch unechte laizistische Themen: «Strassen-
gebete» sind nicht deshalb verboten, weil sie religios sind,
sondern deshalb, weil sie sich anderen aufdrangen und den
offentlichen Weg in Beschlag nehmen. Vollverschleierung auf
der Strasse ist nicht deshalb verboten, weil sie ein religioses
Zeichen darstellt, sondern weil es eine der Arten ist, wie man
sein Gesicht freiwillig verdecken kann.

So verbindet das System der Laizitdt zwei Grundsétze: Man legt
deroffentlichen Gewalteine Augenbinde um, damit die Zivilge-
sellschaft ihre Freiheiten entfalten kann. In diesem Sinn ist das
System der Laizitat ein Minimalismus — die 6ffentliche Gewalt
verschliesst vor allem, was mit Glaube oder Nicht-Glaube zu tun
hat, die Augen und drtickt ihre Blindheit durch die Enthaltung
in dieser Angelegenheit aus — und dieser Minimalismus erlaubt
es ihr, auf eine absolut gleichglltige Weise verschiedenste Po-
sitionen aufzunehmen, auch solche, die es nicht gibt!

Als Gegenstrémungen zu dieser Auffassung von Laizitat fihren
Sie den laizistischen Extremismus und die adjektivierte Laizitat
an. Worum handelt es sich hierbei?

Die (manchmal gewollte) Unkenntnis dieser Dualitét fuhrt zu
Missverstéandnissen und Auswichsen. Man kann sie vereinfacht
mit einer Schaukelbewegung erklaren: Es geht - und zwar
jedes Mal - darum, das eine Prinzip zu Gunsten des anderen
zu verleugnen.

¢ Der erste Auswuchs hat unterschiedliche Namen ange-
nommen. Ich nenne sie die /aicité adjectivée, adjektivierte
Laizitat (andere Bezeichnungen waren plurale, offene, po-
sitive, verntinftige, beruhigte, inklusive Laizitat). Sie besteht
darin, die Grundséatze der Zivilgesellschaft auf den Bereich
der 6ffentlichen Gewalt (oder auf einen Teil davon) auszu-
dehnen. Mit anderen Worten: Sie lehnt den neutralen und
minimalistischen Charakter derrepublikanischen Staatsgewalt
ab, indem sie aus der religiosen Meinung eine Norm macht,
indem sie religidse Ausserungen dort zulésst, wo sie nicht
hingehoren und indem sie den Kommunitarismus legitimiert.
Dieser Auswuchs wurde im Marz 2004 zurtickgebunden, als
das Gesetz erlassen wurde, welches das Tragen von religidsen
Symbolen im 6ffentlichen Raum verbietet.

¢ Der zweite Auswuchs, der laizistische Extremismus, besteht
symmetrisch und umgekehrt darin, dass er den Bereich der
Zivilgesellschaft verhérten will, indem er von ihm dieselbe
Enthaltung verlangt, die im Bereich der 6ffentlichen Gewalt
geltensollte. Der gesamte zivile Raum wird «gesaubert», wird
zur Waste fir Meinungsausserungen! Dieser Extremismus ist
vor Kurzem als Reaktion auf den ersten Auswuchs wieder
aufgetaucht und er greift vor allem eine Religion an.

Diese zwei Stromungen wechselten einander ab und boten
beide derextremen Rechten die Laizitatan-die eine Stromung,
indem sie den laizistischen Boden —unterdem Vorwand, ihn auf-
zulockern und zu modernisieren — jahrzehntelang verwaistete;
die andere, indem sie ihn verhartete und reaktive Vorschlage

frei denken. 1/212018



Auch Frankreichs Laizitat steht vor Herausforderungen. (Foto: Eglise du Sacré-
Coeur, Besangon).

investierte. Die beiden vermahlten sich mit dem Geschéaft der
rechtsextremen Politik, namlich der phantasmatischenBildung
von «Gemeinschaften» (im vorliegenden Fall «der Muslime»).
Die erste Stromung verehrt diese Gemeinschaften, indem sie
sich auf die «Stigmatisierung» beruft, und die zweite Stréomung
verachtet sie, indem sie sich auf die «Invasion» beruft.

Diese zwei Bewegungen ermachtigen sich gegenseitig und
sind strukturell gesehen von derselben Beschaffenheit. Sie
sind Zwillinge in ihrer Gegensatzlichkeit und erzeugen beide
eine Form von Vereinheitlichung des Lebens - das offenbart
sich beim zweiten Auswuchs, der den Ausdruck alles Religio-
sen abschaffen will, aber auch beim ersten Auswuchs, der mit
der Nebeneinanderstellung der Gemeinschaften, denen sich
Individuen zugehérig fihlen, argumentiert.

Wenn man sich nun die Ausdehnung der laizistischen Bestim-
mungen anschaut, lasst sich an jedem Punkt die befreiende
Wirkung aufzeigen. Ich beschranke mich auf ein paar Beispie-
le: Die Einfihrung der Zivilehe und ihre Loslésung von der reli-
giosen Heirat; das Rechtder Frauen, selbst Gberihr Einkommen
zu verfuigen; das Rechtauf Empfangnisverhitung; das Recht auf
freiwilligen Schwangerschaftsabbruch; die Unabhangigkeitder
wissenschaftlichen Forschung - wir wissen, wie beispielsweise
bei der Stammzellendebatte zu sehen war, dass die Biologiefor-
schung regelmassig unter den Druck von religiésen Autoritéten
gerat — nicht zu vergessen auch der obligatorische Schulunter-
richt, der den Religionsunterricht in die Privatsphére verbannt.
In Frankreich wird das alles von einer Gesetzgebung geregelt,
in der die Laizitat eine wichtige Rolle spielt. Heute gibt es neue
Baustellen, zum Beispiel die vom Ende des Lebens.

Grundsatzlich lasst sich sagen, dass die Laizitat mehr Freiheiten
hervorgebracht hat als jede Religion, die tiber politische Macht
verfiigt oder die deren besonderes Gehor geniesst.

Freiheit entsteht auch in der Schule. Sie selbst sind Condorcet-
Spezialistin. Welchen Platz hatdie Schule im laizistischen System?

Die 6ffentliche Primar- und Sekundarschule ist vom gewdhnli-
chenzivilen Raumausgeschlossen, weil sie Teil der konstitutiven

frei denken. 1/212018

Staat und Religion - Frankreich | 9

«Wir miissen durch die Krise gehen, auf Distanz
zu dem, was wir zu denken glauben, was wir
zu sein glauben. Das ist notwendig fiir alle, fiir
das Kind eines Arztes oder eines Managers
genauso wie fiir das Kind eines Arbeiters, eines
Bauern oder eines Arbeitslosen.»

Einrichtungen von Freiheit ist, weil sie Freiheiten aufnimmt,
die am Entstehen sind. Man kommt nicht in die Schule, um zu
«konsumieren», sondern um seine eigene Freiheit auszubilden.
Dafir ist ein gemeinsamer kritischer Raum notwendig, ebenso
die Zeit fur einen Umweg, fur den Ruckzug, fur Zweifel. Des-
wegen sind Schiler keine Nutzer.

Man kann mit den Schilern weder durch das Herunterleiern
von verschiedenen Meinungen etwas aufbauen, noch indem
man ihnen sagt: «Es gibt verschiedene Gemeinschaften, jede
Gemeinschaft macht, was sie will, und es ist immer respekta-
bel.» Denn dann wirde jeder auf seiner Zugehorigkeit sitzen
bleiben - vorausgesetzt, er hat eine.

Wir mussen durch die Krise gehen, auf Distanz zu dem, was
wir zu denken glauben, was wir zu sein glauben. Das ist not-
wendig fur alle, fur das Kind eines Arztes oder eines Managers
genauso wie flr das Kind eines Arbeiters, eines Bauern oder
eines Arbeitslosen. Das ist der Moment, in welchem wir einen
Schritt Gber die schlichte Toleranz hinausgehen, in welchem
der Zweifel nicht nur erlaubt, sondern erforderlich ist. Dies
geschieht auch Uber einen sichtbaren Akt, Uber eine Art Ri-
tual, das konkret an diese Notwendigkeit erinnert: Indem wir
die Schwelle der Schule tberschreiten, verdndern wir uns ein
bisschen, wird aus einem Kind ein Schuler. Das bedeutet nicht,
dass wir mit unserer Zugehdrigkeit, mit unserer Gemeinschaft
brechen mussen, sondern vielmehr, dass es eine Zeit gibt, in
der wir es mit nichts als mit unseren Gedanken zu tun haben.

Wir durfen auch nicht vergessen, dass es Minderjahrige sind,
welche die 6ffentliche Primar- und Sekundarschule besuchen:
Sie missen voreinander beschitzt werden. Sie kommen von
Gberall her, es gibt also auch Kinder, deren Eltern nicht glaubig
sind: Weshalb also sollten sie eine Darstellung von Religion
erfahren, die ihre Eltern nicht notwendigerweise gutheissen?
Diese Darstellung an der Schule zu erlauben - unter dem Vor-
wand, dasssie toleranterweise auf alle Religionen ausgeweitet
werde —das hiesse, das Religiése zu normalisieren und alle dazu
einzuladen, mitzumachen; das hiesse, zu insinuieren, dass es
normal sei, eine Religion zu haben.

Man vergisstimmer wieder, dass die Schaler, die ihre religiésen
Symbole beim Betreten der Schule ablegen, sie beim Hinausge-
hen wieder anziehen. Eine wirkliche Beschneidung der Freiheit
ware, wenn der Staat allen das Tragen von religiésen Symbolen
uberall im 6ffentlichen Raum und immer verb6te oderwenn er
den Gemeinschaften erlaubte, ihre vermeintlichen «Mitglieder»
uberall im éffentlichen Raum und immer dazu zu zwingen. Mit
anderen Worten: Die 6ffentliche Schule erméglichtden Schilern
ein Doppelleben. Das ist es, was ich allgemein die /aizistische
Einatmung nenne: Zu wissen, wann und wo man sich enthalten
muss, wann und wo die grosste Freiheit sich entfaltet — und zu
verstehen, dass der zweite Fall (die Freiheit) unendlich ist und
der erste (die Enthaltung) ausdricklich gesetzlich geregelt ist.

Die Schule ist ein sinnbildlicher Ort fir diese Unterscheidung,
und zwar nicht nur beziglich religioser, politischer oder an-
derer Fragen.

* Der Originaltext (in franzésischer Sprache) istauf www.revuedesdeux-
mondes.fr am 15. Januar 2018 erstmals erschienen. Die Ubersetzung
erfolgte mitfreundlicher Genehmigung des Verlags durch Simone Krdsi.




	"Die Laizität hat mehr Freiheiten hervorgebracht als jede Religion mit politischer Macht"

