Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 100 (2017)
Heft: 1
Artikel: Die Grenzen der Toleranz - wofur es sich zu streiten lohnt
Autor: Schmidt-Salomon, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1091410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1091410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ende des 20. Jahrhunderts erschien vielen Westeuropéern To-
leranz als eine in jeglicher Hinsicht begriissenswerte Tugend.
Dies dnderte sich jedoch nachhaltig mit den Terroranschldgen
am 11. September 2001. Immer hadufiger stand nun die bange
Frage im Raum, ob eine freie, tolerante Gesellschaft genug
Widerstandskraft aufbringen kénne, um sich gewaltbereiten
Islamisten entgegenzustellen. War es denn nicht so, dass
die offene Gesellschaft hier eine «offene Flanke» bot, dass
sie ihren Feinden viel zu viele Freiheiten einrdumte, um die
Freiheit zu untergraben?

Neu war diese Frage nicht. Karl Popper hatte sie bereits 1945
vor dem Hintergrund der Erfahrung des Faschismus aufgewor-
fen. In seinem berGhmten Buch «Die offene Gesellschaft und
ihre Feinde» beschrieb er das «Paradoxon der Toleranz», das
er darin sah, dass «uneingeschrankte Toleranz mit Notwen-
digkeit ... zum Verschwinden der Toleranz» fihrt. Und so rief
Popper dazu auf, «<im Namen der Toleranz das Recht fur uns
in Anspruch zu> nehmen, die Unduldsamen nicht zu dulden».

Ganz in diesem Sinne wurde in den Jahren nach 2001 der Ruf
nach den Grenzen der Toleranz immer lauter, was durch die
regelmassig aufkommenden Debatten um islamistische Bom-
benattentate und Menschenrechtsverletzungen, um antidemo-
kratisch strukturierte Parallelgesellschaften, Enrenmorde und
Zwangsheiraten ungemein verstarkt wurde. Der allgemeine
Aufruf zu mehr Toleranz, der wenige Jahre zuvor noch als
Ausdruck einer progressiven Gesinnung verstanden wurde,
wurde nun zunehmend als Ausdruck von Opportunismus,
Kulturrelativismus, Feigheit und Ignoranz kritisiert.

Dabei zahlten viele Toleranzkritiker nicht zu den «Ublichen
Verdachtigen», denen man prinzipiell intolerantes und rack-
wartsgewandtes Denken unterstellenkénnte. Vielenvonihnen
ging es weder um die «Rettung des christlichen Abendlands»
noch um eine (wie auch immer geartete) «Leitkultur», sondern
um die Wahrung der Prinzipien der offenen Gesellschaft, die,
wie schon Popper gezeigt hatte, Toleranz dauerhaft nur unter
der Voraussetzung erméglichen kann, dass bestimmte Formen
der Intoleranz nicht toleriert werden.

Grenzen der Belastbarkeit

Wo aber liegt die Grenze zwischen dem, was in einer offenen
Gesellschaft toleriert werden muss, und dem, was nicht mehr
toleriert werden darf? Zur Beantwortung dieser Frage ist es
sinnvoll, die komplexen philosophischen, religiésen und poli-
tischen Definitionen von Toleranz fir einen Moment auszu-
blenden und sich stattdessen dem niichternen, technologischen
Sprachgebrauch zuzuwenden: Ingenieure definieren Toleranz
einfach und prazise als «zulassige Abweichung vom Norm-
Mass». In einem technischen System bezeichnet Toleranz den
Freiheitsspielraum, innerhalb dessen eine Abweichung von
der Norm unproblematisch ist, da sie das System nicht Gber
Gebuhr belastet.

Was ist darunter zu verstehen? Nun, nehmen wir an, der
Normwert eines Bauteils innerhalb eines technischen Systems
betragt 10,5 Zentimeter, wobei Gber dem oberen Grenzwert

Michael Schmidt-Salomon

Die Grenzen der Toleranz —

von 10,6 Zentimetern ebenso Probleme entstehen wie unterdem
unteren Grenzwert von 10,4 Zentimetern. Der Toleranzraum fUr
die Bauteile betragtalsoinsgesamt 0,2 Zentimeter, ein Millimeter
nach oben, ein Millimeter nach unten. Um herauszufinden, ob
ein bestimmtes Bauteil tolerabel ist, muss also bestimmt werden,
wo die Grenzen der Belastbarkeit eines Systems liegen. Irrt man
sich in dieser Einschatzung, kann es passieren, dass einem das
gesamte System, im schlimmsten Fall vielleicht ein Atomkraft-
werk, um die Ohren fliegt.

Im Grunde lasst sich dieser technologische Sprachgebrauch leicht
aufdie politisch-weltanschauliche Debatte Gbertragen, dennauch
hier gilt, dass Toleranz nur tiber die Grenzen der Belastbarkeit
eines Systems definiert werden kann. Wenn wir also bewerten
wollen, ob etwas tolerabel ist oder nicht, missen wir die Grenz-
werte bestimmen, die nicht Gberschritten werden durfen, ohne
die Funktionalitat des Gesamtsystems zu gefahrden.

Wo diese Grenzwerte liegen, ist naturlich abhéngig von dem
System, dessen Funktionalitat geschitzt werden soll — was wie-
derum erklart, warum die Grenzen der Toleranz im Verlauf der
Geschichte sounterschiedlichgezogen wurden. Muss mandaraus
nun folgern, dass Toleranz und Intoleranz nur in Relation zu
spezifischen Systemen betrachtet werden kénnen und dass man
unabhangig davon gar nicht sagen kann, welche Gesellschafts-
form toleranter beziehungsweise intoleranter ist? Kobnnte man
beispielsweise behaupten, dass Saudiarabien an sich gar nicht
intoleranter sei als die Schweiz, sondern bloss eine andere Form
vonToleranz aufweise, ja, dasssich die jeweiligen Auspragungen
von Toleranz und Intoleranz gegenseitig aufheben wirden, da
Liberale militante Wahhabiten ebenso wenig dulden kénnten
wie diese Liberale?

Nun, ein solcher strikt relationistischer Toleranzbegriff wirde
naturlich das Wesentliche Gbersehen, namlich den héchst unter-
schiedlichen Spielraum des Tolerablen innerhalb eines Systems.
Um im Bild der eben gebrauchten technologischen Metapher
zu bleiben, kédnnte man sagen, dass die tolerierbare Normab-
weichung in Saudiarabien allenfalls bei einem Millimeter liegt,
in der Schweiz hingegen bei einem Meter. Daher kdnnen, ja:
mussen, Liberale in der Schweiz sehr viel eher in der Lage sein,
Wahhabiten zu tolerieren als saudische Wahhabiten Liberale.

Toleranz-Kriterium: keine Rechtsgiiter verletzt

Offene Gesellschaften zeichnen sich dadurch aus, dass sie ihren
Mitgliedern nicht nur einen grdsseren Toleranzraum gewéhren,
sondern ihnen auch ein hoheres Mass an Toleranz abverlangen.
Ob eine bestimmte Denkhaltung den eigenen Uberzeugungen
entspricht, kann in einer offenen Gesellschaft daher nicht die
Richtschnur furihre Duldungsein. Im Gegenteil: Gerade deshalb,
weil sie nicht mitder eigenen Uberzeugung Gibereinstimmt, muss
sie ja toleriert, also ertragen werden. Daher ist es fur die Frage
derToleranzineiner offenen Gesellschaft auch volligunerheblich,
ob bestimmte Haltungen oder Handlungen als «unmoralisch»,
«unsittlich» oder «irrational» eingestuft werden, entscheidend
isteinzig und allein, ob durch sie geschiitzte Rechtsglter verletzt
werden oder nicht.

Das fur die offene Gesellschaft konstitutive Prinzip des Libera-
lismus besagt, dass miindige Burgerinnen und Birger tun und
lassen durfen, was sie wollen, solange es ihnen nicht mit guten
rechtsstaatlichen Grinden verboten werden kann. Hierbei ist
naturlich peinlich genau darauf zu achten, dass alle Gesell-
schaftsmitglieder gleichen Zugang zum Recht haben. Denn fir
die offene Gesellschaft ist auch das Prinzip des Egalitarismus
konstitutiv. Dieses verlangt, dass gleiche Interessen gleich be-
rucksichtigt werden, weshalb Diskriminierungen, etwa aufgrund
von Geschlecht, Alter, Herkunft, Weltanschauung oder sexueller
Orientierung, aufzuheben sind.

frei denken. 112017



Die Grenzen der Toleranz

woflir es sich zu streiten lohnt

Hinterdiese Prinzipien der Liberalitat und Egalitat darf eine offene
Gesellschaft nicht zurtckfallen, sonst beschadigt sie sich selbst.
Zwar mag es uns schwerfallen, Rassisten, Faschisten, Islamisten
als gleichberechtigte Gesellschaftsmitglieder zu betrachten, aber
gerade darin liegt ja das Wesen der Toleranz: Sie ist eine Last,
die es zu ertragen gilt.

Zu ihrem eigenen Schutz hat die offene Gesellschaft Rechtssys-
teme entwickelt, die regeln, welche Verhaltensweisen geduldet
werden kdnnen und welche nicht. Man kénnte es sich also leicht
machen und formulieren: Wer sich ein Bild von den Grenzen der
Toleranz machen mdochte, braucht nur in das Strafgesetzbuch
zu schauen, denn dort steht ja schwarz auf weiss geschrieben,
was wir tolerieren mussen bzw. nicht mehr tolerieren darfen.

Ganz so einfach ist die Sache aber nicht. Denn zum einen gibt
es neben dem Rechtssystem einige weitere Institutionen mit
eigenen Normen, die wir nicht Gber Gebuhr strapazieren dirfen
(etwa das Bildungssystem). Zum anderen sollten wir erkennen,
dass das Fokussieren auf die Unterscheidung zwischen dem
Tolerierbaren und dem Nicht-Tolerierbaren unsere Perspektive
unzulassig verengt, was dazu fuhrt, dass wir den Grenzverlauf
der Toleranz héchst unvollstandig wahrnehmen.

Doppelte Grenze der Toleranz

Denn es gibt nicht nur eine, sondern zwei Grenzen der To-
leranz: Die erste Grenze verlduft, wie wir gesehen haben,
zwischen dem, was toleriert werden muss, und dem, was
nicht mehr toleriert werden darf. Die zweite Grenze hingegen
markiert den Unterschied zwischen dem, was toleriert wer-
den muss, und dem, was akzeptiert werden kann. Scheidet
die erste Grenze das Tolerierbare vom Nicht-mehr-Tolerier-
baren, trennt die zweite Grenze Toleranz von Akzeptanz.
Bedauerlicherweise wird diese zweite Grenze in der Regel kaum
beachtet, obwohl sie fir das Funktionieren einer offenen Gesell-
schaft essenziell ist. Scharfen wir also auch hier unser Begriffs-
verstandnis: Das Wort «Akzeptanz» leitet sich vom lateinischen
«accipere» ab, das «annehmen», «iibernehmen», «gutheissen»
bedeutet. Die Differenz zur Toleranz liegt auf der Hand: Was
man akzeptiert, das toleriert oder duldet man nicht bloss, man
ist mit ihm einverstanden, es ist keine Last, die man ertragen
musste, kein Leid, dem man entfliehen méchte. Das Akzeptier-
te heisst man gut, man erweist ihm Respekt, was gegentber
dem bloss Tolerierten nur um den Preis der Selbstverleumdung
moglich wére.

Nimmt man beide Grenzen der Toleranz in den Blick, wird klar,
dass die Grenzziehung sowohl hier wie dort misslingen kann.
Das heisst: Manchmal geht Toleranz zu weit, namlich, wenn
auch das Nicht-Tolerierbare geduldet wird, manchmal jedoch
geht Toleranz nicht weit genug, némlich dann, wenn etwas, das
eigentlich akzeptiert werden sollte, bloss geduldet wird. Eben
dies hatte auch Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) im
Sinn, als er in seinen «Maximen und Reflexionen» formulierte:
«Toleranz sollte nur eine voriibergehende Gesinnung sein: Sie
muss zur Anerkennung fuhren. Dulden heisst beleidigen.»

Heisst das nun, dass man Goethes Maxime, Toleranz in Ak-
zeptanz zu Uberfuhren, immer und Uberall beachten musste?
Keineswegs, denn auch dies wirde die Streitkultur gefahrden.
Warum? Weil ein fruchtbarer Widerstreit der Ideen nur unter der
Voraussetzung maoglich ist, dass es unterschiedliche Meinungen
gibt, die sich gegenseitig nicht akzeptieren, sondern allenfalls
tolerieren kénnen.

So kann ich es als rational denkender Mensch zwar tolerieren,
dass Hardcore-Kreationisten meinen, die Erde sei zu einem
Zeitpunkt entstanden, als unsere Vorfahren bereits das erste
Bier brauten, doch akzeptieren, also gutheissen, kann ich solche
Wahnideen nicht. Akzeptieren kann und muss ich hingegensehr

frei denken. 112017

wohl, dass jede Birgerin und jeder Birger das Recht hat, solch
seltsame Dinge zu glauben und diesen Glauben auch &6ffentlich
zu artikulieren. Umgekehrt missen naturlich auch Kreationisten
akzeptieren, dass ich das Recht habe, ihre Glaubenstiberzeugun-
gen zu kritisieren, selbst wenn sie meine Aussagen als schlimme
Beleidigungen wahrnehmen.

Beleidigungen — der Preis der Toleranz

Damit ist ein wichtiges Stichwort gefallen: Dass irgendjemand
irgendetwas als Beleidigung empfindet, kann in einer offenen
Gesellschaft, fur sich genommen, kein verninftiges Gegenargu-
ment sein, denn Beleidigungen sind nun einmal der Preis der
Toleranz. Wir alle mussen damit leben, dass unsere Auffassungen
vonanderen nichtakzeptiert, sondern als «irrational», «inhuman»
oder «gottlos» verworfen und daher bloss geduldet werden.
Wer nicht in der Lage ist, diese Last zu ertragen, beweist damit
nur, dass ihm das fur die offene Gesellschaft erforderliche Mass
an Toleranz fehlt.

Aus diesem Grund wadre es ein verhangnisvoller Fehler, wirde
die Politik der immer wieder erhobenen Forderung nachgeben,
verletzbaren «religiosen Gefuhlen» mit grésserem Respekt zu
begegnen. Diese Forderung untergrabt namlich wie kaum eine
andere die Grundlagen einer offenen Streitkultur. Sie verhindert
nicht nur den freien Austausch der Argumente und reduziert
die Chancen, alternative Sichtweisen kennenzulernen, sondern
nimmt tragischerweise gerade jenen Kréften, die sich beson-
ders schwer damit tun, andere Auffassungen zu ertragen, eine
wunderbare Gelegenheit, sich in Toleranz zu tben. Wem also
ernsthaft daran gelegen ist, die Tugend der Toleranz zu stérken,
der sollte religionskritische Satiren nicht verbieten, sondern sie
aktiv férdern.

Respekt und zivilisierte Verachtung

Respekt ist in unserer Gesellschaft an einer vollig anderen Stelle
geboten: Selbstverstandlich sollten wir jedem einzelnen Men-
schen mit Respekt begegnen, denn das gebietet die Menschen-
wiirde. Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass wir die Uberzeu-
gungen und Handlungen eines jeden Menschen respektieren,
also achten und wertschatzen mussten. Schliesslich hat vieles,
was Menschen tun, aus einer aufgeklarten Sicht keinerlei Respekt
verdient—und genau das muss in einer Streitkultur auch klar und
ohne Furcht vor verletzten Geflhlen artikuliert werden kénnen.

Man sollte es sogar als Ausdruck des besonderen Respekts ge-
gentber dem Mitmenschen begreifen, wenn man ihm keinen
falschen Respekt vorgaukelt. Derjenige namlich, der den Mut hat,
dem anderen respektlos seine Meinung zu sagen, zeigt gerade
dadurch, dass er ihn als gleichwertigen Diskussionspartner res-
pektiert - statt ihn wie ein kleines Kind zu behandeln, von dem
man glaubt, dass man ihm gewisse Dinge vorenthalten muss.

Der Philosoph Carlo Strenger (geb. 1958) hat die Grundhaltung,
um die es mir hier geht, auf den schonen Begriff der «zivilisier-
ten Verachtung» gebracht. Unter «zivilisierter Verachtung»
versteht Strenger «die Fahigkeit, zu verachten, ohne zu hassen
oder zu dehumanisieren». Voraussetzung dafur ist, dass sich die
Verachtung, man kénnte auch sagen: der fehlende Respekt, nur
«gegen Meinungen, Glaubensinhalte oder Werte» richtet und
nicht «gegen die Menschen, die sie vertreten».

Die offene Gesellschaft geht in ihrer Freiheitsgarantie allerdings
so weit, dass sie ihren Burgerinnen und Birgern das Recht
einraumt, auch bestimmte Menschen, zum Beispiel Homosexu-
elle, als Menschen zu verachten. Doch eine solche Verachtung
ist naturlich keineswegs zivilisiert, denn sie widerspricht dem
Wesenskern der offenen Gesellschaft. Aus einer freiheitlichen
Perspektive muss man daher feststellen: Wer Schwule (aus
welchen Grinden auch immer) nicht akzeptiert, sondern bloss
toleriert, der vertritt eine Haltung, die ihrerseits bloss toleriert,
aber nicht akzeptiert werden kann. Ebenso klar sollte sein: Wer
(wie so mancher Fundamentalist) homosexuelle Menschen so
tief verachtet, dass er ihre Existenz nicht einmal tolerieren kann,

>> Seite 8

| 7



8

Die Grenzen der Toleranz

der vertritt eine Haltung, die in einer offenen Gesellschaft nicht
einmal toleriert werdendarf, sondern mitallen rechtsstaatlichen
Mitteln bekampft werden muss.

Man sieht hieran, dass die doppelte Grenze der Toleranz drei
Bereiche voneinander trennt, die unterschiedlich behandelt
werden mussen, ndmlich das Akzeptierbare, das Nur-Tolerierbare
und das Nicht-mehr-Tolerierbare.

Als grobe Marschrichtung kann dabei gelten: Was in einer offe-
nen Gesellschaft zu akzeptieren ist (etwa die Gleichbehandlung
aller Burgerinnen und Blrger), muss gestarkt, was nur zu to-
lerieren ist (zum Beispiel schwulenfeindliche Ressentiments),
durch zivilisierte Verachtung geschwécht, und was nicht mehr
zu tolerieren ist (etwa Gewaltaufrufe gegen Schwule), strikt
unterbunden werden.

Grundprinzipien der offenen Gesellschaft

Was heisst das konkret? Bevor ich diese Frage beantworten
kann, mussen wir uns zunachst einige wenige Grundprinzipien
der offenen Gesellschaft bewusst machen.

Zwei dieser Prinzipien sind uns schon begegnet, namlich die
Prinzipien der Liberalitat und Egalitat. Ein drittes Grundprinzip,
das offene Gesellschaften von geschlossenen Gesellschaften (wie
jener in Saudiarabien) wesentlich unterscheidet, ist das Prinzip
der Sakularitat. Es ist durch folgende Merkmale gekennzeichnet:

Erstens: Da die Werte, die unser Zusammenleben ordnen, von
keiner «héheren Instanz» vorgegeben sind, missen sie von den
gesellschaftlichen Akteuren unter fairer Bertcksichtigung der
jeweiligen Interessen ausgehandelt werden.

Zweitens: Da die Rechtsnormen im sékularen Rechtsstaat fur alle
gelten mussen, sollten sie auch fur alle einsichtig sein, weshalb
sie einer sakularen, traditionstubergreifenden Begriindung be-
durfen und nichtaufreligidsen Uberzeugungen beruhensollten,
die von vielen Gesellschaftsmitgliedern nicht geteilt werden.

Drittens: Der weltanschaulich neutrale Staat darf (ohne solide
rechtsstaatliche Griinde) keine Religions- und Weltanschauungs-
gemeinschaft privilegieren oder diskriminieren, allerdings muss
er daflir Sorge tragen, dass seine Rechtsnormen auch innerhalb
dieser Gemeinschaften beachtet werden.

Ein viertes, ebenso wesentliches Grundprinzip ist das Prinzip der
Individualitat: Die offene Gesellschaft orientiert sich am Indivi-
duum -nicht an der Gruppe. Der Einzelne hat eine unantastbare
Wiirde, er stehtim Mittelpunkt der Grund- und Menschenrechte,
nicht die Familie, die Ethnie oder die Religionsgemeinschaft.
Zwar weist die offene Gesellschaft auch Kollektiven Rechte zu,
aber diese sind immer vom Individuum her gedacht.

Es ist kein Zufall, dass die diversen Feinde der offenen Gesell-
schaft exakt den umgekehrten Weg gehen, also das Kollektiv
an die erste Stelle setzen und von ihm aus das Individuum de-
finieren. So sehr sich christliche Abendlandretter, Nationalisten
und Salafisten in ihren Ansichten auch unterscheiden, in diesem
Punkt zeigt sich eine grosse Gemeinsamkeit: Sie alle reduzieren
die Individuen auf vermeintlich stabile ethnische oder religitse
Gruppenidentitaten und halten zwanghaft an der «Scholle»
ihrer jeweiligen Tradition fest, weshalb sie ihr angestammtes
kulturelles Ghetto reflexartig gegen das vermeintlich Feindli-
che des «Fremden» verteidigen. lhre Aversion kann sich dabei,
je nach Gusto, gegen «die Auslénder», «die Fliichtlinge», «die
Judeny, «die Christen», «die Unglaubigen» oder «die Muslime»
richten, die gemeinsame Wurzel all dieser Formen von «grup-
penbezogener Menschenfeindlichkeit» ist ein hartnackiger
Kollektivismuswahn, der Gruppenidentitaten unterstellt, die es
in der Realitat gar nicht gibt.

Damit kann ich nun zumindest eine erste Antwort auf den Titel
meines Essays geben: Wenn man sich die Frage stellt, wofur es
sich zu streiten lohnt, so meine ich, dass hier vor allem die vier
Grundprinzipien der offenen Gesellschaft genannt werden mus-
sen, namlich Freiheit, Gleichheit, Sakularitat und Individualitat.
Nach dieser Antwort auf das «Wofur» stellt sich aber naturlich
die Frage nach dem «Wie».

Drei allgemeine Imperative

Wir haben gesehen, dass sich aus der Erkenntnis der doppelten
Grenze der Toleranz drei allgemeine Imperative ableiten lassen:
1. Verhindere, was nicht zu tolerieren ist! 2. Schwache, was nur
zu tolerieren ist! 3. Starke, was zu akzeptieren ist!

Wenn von den «Grenzen der Toleranz» die Rede ist, kommt den
allermeisten Menschen nur der erste diese Imperative in den
Sinn nach dem Motto: «Keine Toleranz der Intoleranz!» — das
klingt imposant und macht sich gut in Wahlkampfreden. Man
fragt sich allerdings, was man darunter konkret verstehen soll.
Etwa neue Verbotsgesetze? Wenn ja, welche sollten das sein?
Haben wir denn nicht schon jetzt genligend Gesetze, die, sofern
sie konsequent umgesetzt wirden, effektivverhindernkénnten,
dass die offene Gesellschaft aus den Angeln gehoben wird?

Naturlich kann man darGber nachdenken, ein «Islamgesetz»
wie in Osterreich zu verabschieden, das die Einflussnahme aus-
landischer Islamisten auf hiesige Muslime begrenzt, oder ein
«Anti-Burka-Gesetz» wie in Frankreich, das die Ausbreitung
eines besonders reaktionédren Frauenbilds in der Offentlichkeit
behindert. Allerdings muss man sich bei derartigen Verbots-
bestrebungen stets bewusst sein, dass sie sich nicht nur gegen
die Intoleranz richten, sondern auch gegen die Toleranz, da sie
Freiheitsspielrdume schliessen, die zuvor ge6ffnet waren.

Paradoxerweise kdnnte also eine bestimmte Form der Verteidi-
gung der Freiheit zu einer Einschrankung der Freiheit fihren.
«Keine Toleranz der Intoleranz!» birgt in sich die Gefahr, zu
einer «Toleranz der Intoleranz» zu werden, nédmlich, indem
wir erdulden, dass etwas nicht mehr erduldet wird, obwohl es
eigentlich hatte erduldet werden missen, da es gar nicht in der
Lage war, die offene Gesellschaft zu gefahrden.

Die beiden anderen Imperative («Schwache, was nur zu tolerieren
ist!» und «Stérke, was zu akzeptieren ist!») haben den Vorteil,
dass sie gegen derartige Paradoxien gefeit sind. Denn sie ver-
teidigen die offene Gesellschaft gerade dadurch, dass sie ihre
Kernelemente Freiheit, Gleichheit, Sékularitat und Individualitat
forcieren. Aus ihnen lasst sich auch ein Konzept ableiten, das
ich als «Abschreckung durch Freiheit» charakterisieren méchte.
Was ist damit gemeint?

Abschreckung durch Freiheit

In den letzten Monaten haben wir eine véllig andere Form
der Abschreckung erleben mussen: Flichtlinge wurden durch
Stacheldrahtzéune, Tranengas, unwirdige Unterbringung und
unzureichende Versorgung davon abgebracht, nach Europa
einzureisen. Zur Legitimierung dieser Methoden wurde unter
anderem behauptet, dass solche Formen der Abschreckung nétig
seien, um die «christliche Kultur Europas» zu schitzen.

Ich muss hier nicht ndher darauf eingehen, dass diese Abschre-
ckungsmassnahmen wie auch ihre Begrindung sehr viel eher
dem Charakter einer geschlossenen als einer offenen Gesellschaft
folgen und daher abzulehnen sind.

Die spannende Frage, die sich in diesem Zusammenhang stellt,
ist ohnehin eine andere. Sie lautet: Darf auch eine offene
Gesellschaft Abschreckungsmassnahmen ergreifen, um die Zu-
wanderung von Menschen zu behindern, die die Grundwerte
der Freiheit, Gleichheit, Sdkularitdt und Individualitat zutiefst
ablehnen und dadurch geféahrden? Antwort: Selbstverstandlich
darf sie das, allerdings muss eine offene Gesellschaft beachten,
dass derartige Massnahmen ihren eigenen Prinzipien entspre-
chen —und eben hier kommt das Konzept einer «Abschreckung
durch Freiheit» ins Spiel.

So konnte und musste allen Flichtlingen und Einwanderern
schon in ihrer Heimat klargemacht werden, dass Europa dem
Prinzip der offenen Gesellschaft folgt, dass sich die Religionen
hier dem Gesetz unterordnen mussen, dass Ménner und Frauen,
heterosexuelle und homosexuelle Menschen gleiche Rechte
besitzen, dass Kinder nicht geschlagen werden dirfen und die
Verehrung des Propheten Mohammed bzw. des christlichen
Messias kein hdheres Ansehen geniesst als die Verehrung von
Borussia Dortmund, Monty Python oder Dolly Buster!

frei denken. 112017



Wer partout nicht will, dass seine Kinder in einer solch freien
Gesellschaft aufwachsen, wird sein Exil ausserhalb Europas
suchen wollen. Wer hingegen fir sich und seine Angehdrigen
einen solchen Ort der Freiheit sucht, den sollten die Europa-
er - nicht nur aus Griinden der Humanitat, sondern auch im
eigenen Interesse angesichts der drohenden Uberalterung der
europaischen Nationen — mit offenen Armen empfangen und
ihm alle Méglichkeiten der gesellschaftlichen Teilhabe er6ffnen.

Die Umsetzung des Konzepts «Abschreckung durch Freiheit»
verlangt heute nicht nur eine Starkung des oft vernachlassigten
Prinzips der Sakularitat, sondern vor allem auch des Prinzips
der Individualitdt. Denn, wie gesagt: Die Feinde der offenen
Gesellschaft eint, dass sie in der Regel Kollektivisten sind, keine
Individualisten. Eine besonders wichtige Form des Kollektivis-
mus, die man bei christlichen, jldischen, muslimischen, aber
auch bei religionsfernen Traditionalisten antrifft, ist der soge-
nannte Familismus, der die Familie — und nicht das Individuum -
als Basiseinheit der gesellschaftlichen Organisation begreift.
Diesem Familismus, den auch viele inléndische Politiker noch
nicht Gtberwunden haben, ist es geschuldet, dass die sogenannte
«elterliche Sorge» meist sehr viel héher gewichtet wird als die
Rechte der Kinder.

Drohungen der offenen Gesellschaft

Eben dieser Ideologie mussen die Verteidiger der offenen Ge-
sellschaft entschieden entgegentreten. Die Botschaft an die
Kollektivisten musste dabei absolut klar sein, sodass jeder von
ihnen weiss, mit welchen Unannehmlichkeiten er oder sie in
einer offenen Gesellschaft zu rechnen hat. Wenn wir uns also
spasseshalber einmal eine Regierung vorstellen mogen, die
freiheitliche Prinzipien wirklich ernst nimmt, wie sollte sie ge-
genuber den Feinden der offenen Gesellschaft auftreten? Meines
Erachtens musste sie folgende Kernsatze formulieren (und die
darin enthaltenen «Freiheitsandrohungen» selbstverstéandlich
auch in die Tat umsetzen):

«Dies ist das Land, in dem lhre Kinder nicht automatisch Juden,
Christen, Muslime sind, bloss weil Sie einer dieser Religionen
angehdren! Dies ist das Land, in dem Sie nicht das Recht haben,
an den Genitalien lhrer Kinder herumzuschneiden, weil Sie sich
einem archaischen Initiationsritual verpflichtet fiihlen! Dies ist
das Land, in dem Sie glauben diirfen, was immer Sie wollen, in
dem wir lhren Kindern aber von der Pike auf beibringen werden,
dass nur solche Weltanschauungen akzeptabel sind, die die
Menschenrechte in vollem Umfang anerkennen! Dies ist das
Land, in dem Sie behaupten diirfen, die Erde sei erst vor 6000
Jahren erschaffen worden, in dem lhre Kinder aber schon in der
Grundschule die Tatsache der Evolution erfahren! Dies ist das
Land, in dem auch Kinder Rechte haben, die Sie nicht ibergehen
diirfen, in dem Sie es hinnehmen miissen, dass Manner und
Frauen, Religidse und Nichtreligiose, Hetero-, Homo-und Transse-
xuelle gleichberechtigt sind, auch wenn Sieinlhrer emotionalen
und kognitiven Entwicklung woméglich so sehr geschadigt wur-
den, dass Sie diesen einfachen ethischen Gleichheitsgrundsatz
nicht nachvollziehen kénnen! Dies ist nicht zuletzt auch das
Land, in dem Sie lIhre eigenen Sexualneurosen pflegen diirfen,
solange Sie damit niemanden schddigen, in dem lhre Kinder aber
rechtzeitig aufgekldrt werden, damit sie die Chance haben, ein
freies, selbstbestimmtes Leben zu fiihrenl»

Gewiss: Die Umsetzung eines solchen Konzepts, das sich der
«Kunst der zivilisierten Verachtung» verpflichtet fuhlt, wirde
auch die inlandischen Vertreter eines streng konservativen
Weltbilds an die Grenzen ihrer Toleranz bringen. Doch dies ist
der Preis, den man als Mitglied einer offenen Gesellschaft zu
zahlen hat - vor allem, wenn man in seinen tiefsten inneren
Uberzeugungen noch nicht wirklich im 21. Jahrhundert ange-
kommen ist. W

Michael Schmidt-Salomon war im Dezember 2016 in verschiedenen
Stadten Gast der FVS. In diesem Zusammenhang erschien in der Berner
Tageszeitung Der Bund diese Zusammenfassung seines gleichnamigen
Essays.

frei denken. 112017

Wissenschaft

), =} ——
ZUFALL,
DAS

«Der Zufallistein wichtiger Teil unseres
Lebens; er hat uns fest in der Hand.»

Diese Aussage wissenschaftlich zu untermauern,
ist das Ziel des Buches und entsprechend lautet
auch sein Untertitel «Die Wissenschaft vom
Glack»: «Leben ist ein riesengrosses Glucks-
spiel, in dem der Zufall eine alles Gberragende
Bedeutung besitzt.»

Zahlreiche Blcher beleuchten das Thema

UND DU

1 9

UNIVERSUM

\?a daier

«Gluck»; kein aktuelles beschreibt allerdings,
soweit dem Rezensenten bekannt, menschliches Erfahren
im Zusammenhang mit der Bedeutung von Zufall in den Wis-
senschaften bis hin zum grossen Spiel, das man Leben und
Erleben nennt.

Der 37-jahrige Autor Florian Aigner, Physiker an der TU Wien,
widmet sich dieser Aufgabe mit grosser Kénnerschaft und
spurbarer Freude: Humorvoll locker fhrt er die Leser als in-
tellektuelles Abenteuer durch verschiedene wissenschaftliche
Disziplinen und vermittelt hochinteressante (keineswegs zu-
fallig ausgewahlte) Erkenntnisse zur Bedeutung des Zufalls in
der Physik (Chaostheorie, Quantenphysik, Entropie), Biologie
(Evolution), Erkenntnistheorie usw. bis hin zum «unerhérten
Gluck unserer Existenz ... ohne Zufall gabe es uns nicht, und
ohne uns gabe es keinen Zufall».

Die Idee des Zufalls ist evolutionar sehr jung und bei Natur-
volkern auch heute noch nicht zu finden: Alle Ereignisse und
Erscheinungen besitzen fir sie Bedeutung, allen werden - als
wichtiger Faktor der Religionsentstehung — Verursacher wie
Gotter, Geister und Damonen zugeschrieben.

Die Wahrnehmung von Zufall bedingt eine Grundféhigkeit zur
Wabhrscheinlichkeitseinschatzung, wobei die Entdeckung des
Zufalls eine grossere Menschenzahl erfordert, die bei Frih-
menschen, die in kleinen Gruppen auf grossen Flachen lebten,
noch nicht vorhanden war.

Nach grundlegenden Ausfuhrungen mit zahlreichen Beispie-
len und der wissenschaftlichen Beweisfihrung, dass Zufall
eine Tatsache, ein Teil der Welt und des Lebens ist, widmet
sich die zweite Halfte des Buches der Untersuchung seiner
Auswirkungen.

Die Evolutionsbiologie zeigt deutlich, wie wichtig der Zufall ist:
Zuféllige Mutationen inder DNA bringen neue Zellen, Lebewe-
sen und Okosysteme hervor, die am Ende keineswegs zufallig
aussehen (wasvon Kreationisten teleologisch missinterpretiert
wird) und unsere Welt formen. Florian Aigner beschreibt die
Grundsatze der Evolution (Zufall und Vererbung, Zufall und
Selektion, Genpool, Analogie und Konvergenz) wie auch spe-
zielle Fragen zur Bedeutung von Zufall im «Mensch-Sein» («der
Mensch und sein Verstand», «der Zufallin meinem Kopf», Zufall
und Gefahr, Glucksspiel, «zufallig krank, zuféllig gesund») und
die Sehnsucht des Menschen nach einem Schopfer.

«Erfolg ist Glucksache» und «Der Zufall ist unser Freund» nen-
nen sich die beiden letzten Kapitel des Buches.

Zufélligkeit ist keine Eigenschaft des Universums, sondern eine
Kategorie in unserem Kopf-dasBuch schliesst dementsprechend
mit der Feststellung: «Wir machen durch den Zufall in unserem
Kopf das Universum erst richtig wunderbar. Denn was ware ein
Wunder, wenn es niemand gébe, der sich darliber wundert?»

Sehr empfehlenswerte, spannend und kurzweilig zu lesende
Popularwissenschaft auf hohem Niveau fur Leserinnen und
Leser, die wissen mochten, wie Zufall die Welt und unser Leben
bestimmt. Gerfried Pongratz auf hpd.de, gekiirzt

Florian Aigner

Der Zufall, das Universum und du
Brandstétter Verlag 2017

ISBN 978-3-7106-0074-6



	Die Grenzen der Toleranz - wofür es sich zu streiten lohnt

