
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 100 (2017)

Heft: 1

Artikel: Die Grenzen der Toleranz - wofür es sich zu streiten lohnt

Autor: Schmidt-Salomon, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ende des 20. Jahrhunderts erschien vielen Westeuropäern
Toleranz als eine in jeglicher Hinsicht begriissenswerte Tugend.
Dies änderte sich jedoch nachhaltig mit den Terroranschlägen
am 11. September 2001. Immer häufigerstand nun die bange
Frage im Raum, ob eine freie, tolerante Gesellschaft genug
Widerstandskraft aufbringen könne, um sich gewaltbereiten
Islamisten entgegenzustellen. War es denn nicht so, dass
die offene Gesellschaft hier eine «offene Flanke» bot, dass
sie ihren Feinden viel zu viele Freiheiten einräumte, um die
Freiheit zu untergraben?
Neu war diese Frage nicht. Karl Popper hatte sie bereits 1945
vordem Hintergrund der Erfahrung des Faschismus aufgeworfen.

In seinem berühmten Buch «Die offene Gesellschaft und
ihre Feinde» beschrieb er das «Paradoxon der Toleranz», das

er darin sah, dass «uneingeschränkte Toleranz mit Notwendigkeit

zum Verschwinden der Toleranz» führt. Und so rief
Popper dazu auf, «im Namen der Toleranz das Recht für uns
in Anspruch <zu> nehmen, die Unduldsamen nicht zu dulden».

Ganz in diesem Sinne wurde in den Jahren nach 2001 der Ruf
nach den Grenzen der Toleranz immer lauter, was durch die
regelmässig aufkommenden Debatten um islamistische
Bombenattentate und Menschenrechtsverletzungen, um antidemokratisch

strukturierte Parallelgesellschaften, Ehrenmorde und
Zwangsheiraten ungemein verstärkt wurde. Der allgemeine
Aufruf zu mehr Toleranz, der wenige Jahre zuvor noch als
Ausdruck einer progressiven Gesinnung verstanden wurde,
wurde nun zunehmend als Ausdruck von Opportunismus,
Kulturrelativismus, Feigheit und Ignoranz kritisiert.
Dabei zählten viele Toleranzkritiker nicht zu den «üblichen
Verdächtigen», denen man prinzipiell intolerantes und
rückwärtsgewandtes Denken unterstellen könnte. Vielen von ihnen
ging es weder um die «Rettung des christlichen Abendlands»
noch um eine (wie auch immer geartete) «Leitkultur», sondern
um die Wahrung der Prinzipien der offenen Gesellschaft, die,
wie schon Popper gezeigt hatte, Toleranz dauerhaft nur unter
der Voraussetzung ermöglichen kann, dass bestimmte Formen
der Intoleranz nicht toleriert werden.

Grenzen der Belastbarkeit
Wo aber liegt die Grenze zwischen dem, was in einer offenen
Gesellschaft toleriert werden muss, und dem, was nicht mehr
toleriert werden darf? Zur Beantwortung dieser Frage ist es
sinnvoll, die komplexen philosophischen, religiösen und
politischen Definitionen von Toleranz für einen Moment
auszublenden und sich stattdessen dem nüchternen, technologischen
Sprachgebrauch zuzuwenden: Ingenieure definieren Toleranz
einfach und präzise als «zulässige Abweichung vom Norm-
Mass». In einem technischen System bezeichnet Toleranz den
Freiheitsspielraum, innerhalb dessen eine Abweichung von
der Norm unproblematisch ist, da sie das System nicht über
Gebühr belastet.

Was ist darunter zu verstehen? Nun, nehmen wir an, der
Normwert eines Bauteils innerhalb eines technischen Systems
beträgt 10,5 Zentimeter, wobei über dem oberen Grenzwert

Michael Schmidt-Salomon

Die Grenzen der Toleranz

von 10,6 Zentimetern ebenso Probleme entstehen wie unter dem
unteren Grenzwert von 10,4 Zentimetern. Der Toleranzraum für
die Bauteile beträgt also insgesamt 0,2 Zentimeter, ein Millimeter
nach oben, ein Millimeter nach unten. Um herauszufinden, ob
ein bestimmtes Bauteil tolerabel ist, muss also bestimmt werden,
wo die Grenzen der Belastbarkeit eines Systems liegen. Irrt man
sich in dieser Einschätzung, kann es passieren, dass einem das

gesamte System, im schlimmsten Fall vielleicht ein Atomkraftwerk,

um die Ohren fliegt.
Im Grunde lässtsichdiesertechnologischeSprachgebrauch leicht
aufdiepolitisch-weltanschauliche Debatte übertragen, dennauch
hier gilt, dass Toleranz nur über die Grenzen der Belastbarkeit
eines Systems definiert werden kann. Wenn wir also bewerten
wollen, ob etwas tolerabel ist oder nicht, müssen wir die Grenzwerte

bestimmen, die nicht überschritten werden dürfen, ohne
die Funktionalität des Gesamtsystems zu gefährden.
Wo diese Grenzwerte liegen, ist natürlich abhängig von dem
System, dessen Funktionalität geschützt werden soll - was
wiederum erklärt, warum die Grenzen der Toleranz im Verlauf der
Geschichte so unterschiedlich gezogen wurden. Muss man daraus
nun folgern, dass Toleranz und Intoleranz nur in Relation zu
spezifischen Systemen betrachtet werden können und dass man
unabhängig davon gar nicht sagen kann, welche Gesellschaftsform

toleranter beziehungsweise intoleranter ist? Könnte man
beispielsweise behaupten, dass Saudiarabien an sich gar nicht
intoleranter sei als die Schweiz, sondern bloss eine andere Form
von Toleranz aufweise, ja, dass sich die jeweiligen Ausprägungen
von Toleranz und Intoleranz gegenseitig aufheben würden, da
Liberale militante Wahhabiten ebenso wenig dulden könnten
wie diese Liberale?

Nun, ein solcher strikt relationistischer Toleranzbegriff würde
natürlich das Wesentliche übersehen, nämlich den höchst
unterschiedlichen Spielraum des Tolerablen innerhalb eines Systems.
Um im Bild der eben gebrauchten technologischen Metapher
zu bleiben, könnte man sagen, dass die tolerierbare
Normabweichung in Saudiarabien allenfalls bei einem Millimeter liegt,
in der Schweiz hingegen bei einem Meter. Daher können, ja:
müssen, Liberale in der Schweiz sehr viel eher in der Lage sein,
Wahhabiten zu tolerieren als saudische Wahhabiten Liberale.

Toleranz-Kriterium: keine Rechtsgüter verletzt
Offene Gesellschaften zeichnen sich dadurch aus, dass sie ihren
Mitgliedern nicht nur einen grösseren Toleranzraum gewähren,
sondern ihnen auch ein höheres Mass an Toleranz abverlangen.
Ob eine bestimmte Denkhaltung den eigenen Überzeugungen
entspricht, kann in einer offenen Gesellschaft daher nicht die
Richtschnurfür ihre Duldung sein. Im Gegenteil : Gerade deshalb,
weil sie nicht mit der eigenen Überzeugung übereinstimmt, muss
sie ja toleriert, also ertragen werden. Daher ist es für die Frage
derToleranz in einer offenen Gesel Ischaft auch völ lig unerhebl ich,
ob bestimmte Haltungen oder Handlungen als «unmoralisch»,
«unsittlich» oder «irrational» eingestuft werden, entscheidend
isteinzig und allein, ob durch sie geschützte Rechtsgüter verletzt
werden oder nicht.
Das für die offene Gesellschaft konstitutive Prinzip des Liberalismus

besagt, dass mündige Bürgerinnen und Bürger tun und
lassen dürfen, was sie wollen, solange es ihnen nicht mit guten
rechtsstaatlichen Gründen verboten werden kann. Hierbei ist
natürlich peinlich genau darauf zu achten, dass alle
Gesellschaftsmitglieder gleichen Zugang zum Recht haben. Denn für
die offene Gesellschaft ist auch das Prinzip des Egalitarismus
konstitutiv. Dieses verlangt, dass gleiche Interessen gleich
berücksichtigt werden, weshalb Diskriminierungen, etwa aufgrund
von Geschlecht, Alter, Herkunft, Weltanschauung oder sexueller
Orientierung, aufzuheben sind.

frei denken. 112017



Die Grenzen der Toleranz I 7

wofür es sich zu streiten iohnt
Hinterdiese Prinzipien der Liberalität und Egalität darf eine offene
Gesellschaft nicht zurückfallen, sonst beschädigt sie sich selbst.
Zwar mag es uns schwerfallen, Rassisten, Faschisten, Islamisten
aisgleichberechtigte Gesellschaftsmitglieder zu betrachten, aber
gerade darin liegt ja das Wesen der Toleranz: Sie ist eine Last,
die es zu ertragen gilt.
Zu ihrem eigenen Schutz hat die offene Gesellschaft Rechtssysteme

entwickelt, die regeln, welche Verhaltensweisen geduldet
werden können und welche nicht. Man könnte es sich also leicht
machen und formulieren: Wer sich ein Bild von den Grenzen der
Toleranz machen möchte, braucht nur in das Strafgesetzbuch
zu schauen, denn dort steht ja schwarz auf weiss geschrieben,
was wir tolerieren müssen bzw. nicht mehr tolerieren dürfen.
Ganz so einfach ist die Sache aber nicht. Denn zum einen gibt
es neben dem Rechtssystem einige weitere Institutionen mit
eigenen Normen, die wir nicht über Gebühr strapazieren dürfen
(etwa das Bildungssystem). Zum anderen sollten wir erkennen,
dass das Fokussieren auf die Unterscheidung zwischen dem
Tolerierbaren und dem Nicht-Tolerierbaren unsere Perspektive
unzulässig verengt, was dazu führt, dass wir den Grenzverlauf
der Toleranz höchst unvollständig wahrnehmen.

Doppelte Grenze der Toleranz
Denn es gibt nicht nur eine, sondern zwei Grenzen der
Toleranz: Die erste Grenze verläuft, wie wir gesehen haben,
zwischen dem, was toleriert werden muss, und dem, was
nicht mehr toleriert werden darf. Die zweite Grenze hingegen
markiert den Unterschied zwischen dem, was toleriert werden

muss, und dem, was akzeptiert werden kann. Scheidet
die erste Grenze das Tolerierbare vom Nicht-mehr-Tolerier-
baren, trennt die zweite Grenze Toleranz von Akzeptanz.
Bedauerlicherweise wird diese zweite Grenze in der Regel kaum
beachtet, obwohl siefür das Funktionieren einer offenen Gesellschaft

essenziell ist. Schärfen wir also auch hier unser
Begriffsverständnis: Das Wort «Akzeptanz» leitet sich vom lateinischen
«accipere» ab, das «annehmen», «übernehmen», «gutheissen»
bedeutet. Die Differenz zur Toleranz liegt auf der Hand: Was
man akzeptiert, das toleriert oder duldet man nicht bloss, man
ist mit ihm einverstanden, es ist keine Last, die man ertragen
müsste, kein Leid, dem man entfliehen möchte. Das Akzeptierte

heisst man gut, man erweist ihm Respekt, was gegenüber
dem bloss Tolerierten nur um den Preis der Selbstverleumdung
möglich wäre.
Nimmt man beide Grenzen der Toleranz in den Blick, wird klar,
dass die Grenzziehung sowohl hier wie dort misslingen kann.
Das heisst: Manchmal geht Toleranz zu weit, nämlich, wenn
auch das Nicht-Tolerierbare geduldet wird, manchmal jedoch
geht Toleranz nicht weit genug, nämlich dann, wenn etwas, das

eigentlich akzeptiert werden sollte, bloss geduldet wird. Eben
dies hatte auch Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) im
Sinn, als er in seinen «Maximen und Reflexionen» formulierte:
«Toleranz sollte nur eine vorübergehende Gesinnung sein: Sie

muss zur Anerkennung führen. Dulden heisst beleidigen.»
Heisst das nun, dass man Goethes Maxime, Toleranz in
Akzeptanz zu überführen, immer und überall beachten müsste?
Keineswegs, denn auch dies würde die Streitkultur gefährden.
Warum? Weil ein fruchtbarerWiderstreit der Ideen nur unter der
Voraussetzung möglich ist, dass es unterschiedliche Meinungen
gibt, die sich gegenseitig nicht akzeptieren, sondern allenfalls
tolerieren können.
So kann ich es als rational denkender Mensch zwar tolerieren,
dass Hardcore-Kreationisten meinen, die Erde sei zu einem
Zeitpunkt entstanden, als unsere Vorfahren bereits das erste
Bier brauten, doch akzeptieren, also gutheissen, kann ich solche
Wahnideen nicht. Akzeptieren kann und muss ich hingegen sehr

frei denken. 1 I 2017

wohl, dass jede Bürgerin und jeder Bürger das Recht hat, solch
seltsame Dinge zu glauben und diesen Glauben auch öffentlich
zu artikulieren. Umgekehrt müssen natürlich auch Kreationisten
akzeptieren, dass ich das Recht habe, ihre Glaubensüberzeugungen

zu kritisieren, selbst wenn sie meine Aussagen als schlimme
Beleidigungen wahrnehmen.

Beleidigungen - der Preis der Toleranz
Damit ist ein wichtiges Stichwort gefallen: Dass irgendjemand
irgendetwas als Beleidigung empfindet, kann in einer offenen
Gesellschaft, für sich genommen, kein vernünftiges Gegenargument

sein, denn Beleidigungen sind nun einmal der Preis der
Toleranz. Wir alle müssen damit leben, dass unsere Auffassungen
von anderen nichtakzeptiert, sondern als «irrational», «inhuman»
oder «gottlos» verworfen und daher bloss geduldet werden.
Wer nicht in der Lage ist, diese Last zu ertragen, beweist damit
nur, dass ihm das für die offene Gesellschaft erforderliche Mass
an Toleranz fehlt.
Aus diesem Grund wäre es ein verhängnisvoller Fehler, würde
die Politik der immer wieder erhobenen Forderung nachgeben,
verletzbaren «religiösen Gefühlen» mit grösserem Respekt zu
begegnen. Diese Forderung untergräbt nämlich wie kaum eine
andere die Grundlagen einer offenen Streitkultur. Sie verhindert
nicht nur den freien Austausch der Argumente und reduziert
die Chancen, alternative Sichtweisen kennenzulernen, sondern
nimmt tragischerweise gerade jenen Kräften, die sich besonders

schwer damit tun, andere Auffassungen zu ertragen, eine
wunderbare Gelegenheit, sich in Toleranz zu üben. Wem also
ernsthaft daran gelegen ist, die Tugend der Toleranz zu stärken,
der sollte religionskritische Satiren nicht verbieten, sondern sie
aktiv fördern.

Respekt und zivilisierte Verachtung
Respekt ist in unserer Gesellschaft an einer völlig anderen Stelle
geboten: Selbstverständlich sollten wir jedem einzelnen
Menschen mit Respekt begegnen, denn das gebietet die Menschenwürde.

Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass wir die Überzeugungen

und Handlungen eines jeden Menschen respektieren,
also achten und wertschätzen müssten. Schliesslich hat vieles,
was Menschen tun, aus einer aufgeklärten Sicht keinerlei Respekt
verdient-und genau das muss in einer Streitkultur auch klar und
ohne Furcht vor verletzten Gefühlen artikuliert werden können.

Man sollte es sogar als Ausdruck des besonderen Respekts
gegenüber dem Mitmenschen begreifen, wenn man ihm keinen
falschen Respektvorgaukelt. Derjenige nämlich, der den Mut hat,
dem anderen respektlos seine Meinung zu sagen, zeigt gerade
dadurch, dass er ihn als gleichwertigen Diskussionspartner
respektiert - statt ihn wie ein kleines Kind zu behandeln, von dem
man glaubt, dass man ihm gewisse Dinge vorenthalten muss.

Der Philosoph Carlo Strenger (geb. 1958) hat die Grundhaltung,
um die es mir hier geht, auf den schönen Begriff der «zivilisierten

Verachtung» gebracht. Unter «zivilisierter Verachtung»
versteht Strenger «die Fähigkeit, zu verachten, ohne zu hassen
oder zu dehumanisieren». Voraussetzung dafür ist, dass sich die
Verachtung, man könnte auch sagen: der fehlende Respekt, nur
«gegen Meinungen, Glaubensinhalte oder Werte» richtet und
nicht «gegen die Menschen, die sie vertreten».
Die offene Gesellschaft geht in ihrer Freiheitsgarantie allerdings
so weit, dass sie ihren Bürgerinnen und Bürgern das Recht
einräumt, auch bestimmte Menschen, zum Beispiel Homosexuelle,

als Menschen zu verachten. Doch eine solche Verachtung
ist natürlich keineswegs zivilisiert, denn sie widerspricht dem
Wesenskern der offenen Gesellschaft. Aus einer freiheitlichen
Perspektive muss man daher feststellen: Wer Schwule (aus
welchen Gründen auch immer) nicht akzeptiert, sondern bloss

toleriert, der vertritt eine Haltung, die ihrerseits bloss toleriert,
aber nicht akzeptiert werden kann. Ebenso klar sollte sein: Wer
(wie so mancher Fundamentalist) homosexuelle Menschen so
tief verachtet, dass er ihre Existenz nicht einmal tolerieren kann,

» Seite 8



8 Die Grenzen der Toleranz

der vertritt eine Haltung, die in einer offenen Gesellschaft nicht
einmal toleriertwerden darf, sondern mit allen rechtsstaatlichen
Mitteln bekämpft werden muss.

Man sieht hieran, dass die doppelte Grenze der Toleranz drei
Bereiche voneinander trennt, die unterschiedlich behandelt
werden müssen, nämlich das Akzeptierbare, das Nur-Tolerierbare
und das Nicht-mehr-Tolerierbare.
Als grobe Marschrichtung kann dabei gelten: Was in einer offenen

Gesellschaft zu akzeptieren ist (etwa die Gleichbehandlung
aller Bürgerinnen und Bürger), muss gestärkt, was nur zu
tolerieren ist (zum Beispiel schwulenfeindliche Ressentiments),
durch zivilisierte Verachtung geschwächt, und was nicht mehr
zu tolerieren ist (etwa Gewaltaufrufe gegen Schwule), strikt
unterbunden werden.

Grundprinzipien der offenen Gesellschaft
Was heisst das konkret? Bevor ich diese Frage beantworten
kann, müssen wir uns zunächst einige wenige Grundprinzipien
der offenen Gesellschaft bewusst machen.
Zwei dieser Prinzipien sind uns schon begegnet, nämlich die
Prinzipien der Liberalität und Egalität. Ein drittes Grundprinzip,
das offene Gesel Ischaften von gesch lossenen Gesel Ischaften (wie
jener in Saudiarabien) wesentlich unterscheidet, ist das Prinzip
derSäkularität. Es ist durch folgende Merkmale gekennzeichnet:
Erstens: Da die Werte, die unser Zusammenleben ordnen, von
keiner «höheren Instanz» vorgegeben sind, müssen sie von den
gesellschaftlichen Akteuren unter fairer Berücksichtigung der
jeweiligen Interessen ausgehandelt werden.
Zweitens: Da die Rechtsnormen im säkularen Rechtsstaat für alle
gelten müssen, sollten sie auch für alle einsichtig sein, weshalb
sie einer säkularen, traditionsübergreifenden Begründung
bedürfen und nicht auf religiösen Überzeugungen beruhen sollten,
die von vielen Gesellschaftsmitgliedern nicht geteilt werden.
Drittens: Der weltanschaulich neutrale Staat darf (ohne solide
rechtsstaatliche Gründe) keine Religions-und Weltanschauungsgemeinschaft

privilegieren oder diskriminieren, allerdings muss
er dafür Sorge tragen, dass seine Rechtsnormen auch innerhalb
dieser Gemeinschaften beachtet werden.
Ein viertes, ebenso wesentliches Grundprinzip ist das Prinzip der
Individualität: Die offene Gesellschaft orientiert sich am Individuum

-nicht an der Gruppe. Der Einzelne hat eine unantastbare
Würde, er steht im MittelpunktderGrund-und Menschenrechte,
nicht die Familie, die Ethnie oder die Religionsgemeinschaft.
Zwar weist die offene Gesellschaft auch Kollektiven Rechte zu,
aber diese sind immer vom Individuum her gedacht.
Es ist kein Zufall, dass die diversen Feinde der offenen Gesellschaft

exakt den umgekehrten Weg gehen, also das Kollektiv
an die erste Stelle setzen und von ihm aus das Individuum
definieren. So sehr sich christliche Abendlandretter, Nationalisten
und Salafisten in ihren Ansichten auch unterscheiden, in diesem
Punkt zeigt sich eine grosse Gemeinsamkeit: Sie alle reduzieren
die Individuen auf vermeintlich stabile ethnische oder religiöse
Gruppenidentitäten und halten zwanghaft an der «Scholle»
ihrer jeweiligen Tradition fest, weshalb sie ihr angestammtes
kulturelles Ghetto reflexartig gegen das vermeintlich Feindliche

des «Fremden» verteidigen. Ihre Aversion kann sich dabei,
je nach Gusto, gegen «die Ausländer», «die Flüchtlinge», «die
Juden», «die Christen», «die Ungläubigen» oder «die Muslime»
richten, die gemeinsame Wurzel all dieser Formen von
«gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit» ist ein hartnäckiger
Kollektivismuswahn, der Gruppenidentitäten unterstellt, die es
in der Realität gar nicht gibt.

Damit kann ich nun zumindest eine erste Antwort auf den Titel
meines Essays geben: Wenn man sich die Frage stellt, wofür es
sich zu streiten lohnt, so meine ich, dass hier vor allem die vier
Grundprinzipien der offenen Gesellschaft genannt werden müssen,

nämlich Freiheit, Gleichheit, Säkularität und Individualität.
Nach dieser Antwort auf das «Wofür» stellt sich aber natürlich
die Frage nach dem «Wie».

Drei allgemeine Imperative
Wir haben gesehen, dass sich aus der Erkenntnis der doppelten
Grenze der Toleranz drei allgemeine Imperative ableiten lassen:
1. Verhindere, was nicht zu tolerieren ist! 2. Schwäche, was nur
zu tolerieren ist! 3. Stärke, was zu akzeptieren ist!

Wenn von den «Grenzen der Toleranz» die Rede ist, kommt den
allermeisten Menschen nur der erste diese Imperative in den
Sinn nach dem Motto: «Keine Toleranz der Intoleranz!» - das

klingt imposant und macht sich gut in Wahlkampfreden. Man
fragt sich allerdings, was man darunter konkret verstehen soll.
Etwa neue Verbotsgesetze? Wenn ja, welche sollten das sein?
Haben wir denn nicht schon jetzt genügend Gesetze, die, sofern
sie konsequent Umgesetztwürden, effektiv verhindern könnten,
dass die offene Gesellschaft aus den Angeln gehoben wird?
Natürlich kann man darüber nachdenken, ein «Islamgesetz»
wie in Österreich zu verabschieden, das die Einflussnahme
ausländischer Islamisten auf hiesige Muslime begrenzt, oder ein
«Anti-Burka-Gesetz» wie in Frankreich, das die Ausbreitung
eines besonders reaktionären Frauenbilds in der Öffentlichkeit
behindert. Allerdings muss man sich bei derartigen
Verbotsbestrebungen stets bewusst sein, dass sie sich nicht nur gegen
die Intoleranz richten, sondern auch gegen die Toleranz, da sie
Freiheitsspielräume schliessen, die zuvor geöffnet waren.
Paradoxerweise könnte also eine bestimmte Form der Verteidigung

der Freiheit zu einer Einschränkung der Freiheit führen.
«Keine Toleranz der Intoleranz!» birgt in sich die Gefahr, zu
einer «Toleranz der Intoleranz» zu werden, nämlich, indem
wir erdulden, dass etwas nicht mehr erduldet wird, obwohl es

eigentlich hätte erduldet werden müssen, da es gar nicht in der
Lage war, die offene Gesellschaft zu gefährden.
Die beiden anderen Imperative («Schwäche, was nur zu tolerieren
ist!» und «Stärke, was zu akzeptieren ist!») haben den Vorteil,
dass sie gegen derartige Paradoxien gefeit sind. Denn sie
verteidigen die offene Gesellschaft gerade dadurch, dass sie ihre
Kernelemente Freiheit, Gleichheit, Säkularität und Individualität
forcieren. Aus ihnen lässt sich auch ein Konzept ableiten, das
ich als «Abschreckung durch Freiheit» charakterisieren möchte.
Was ist damit gemeint?

Abschreckung durch Freiheit
In den letzten Monaten haben wir eine völlig andere Form
der Abschreckung erleben müssen: Flüchtlinge wurden durch
Stacheldrahtzäune, Tränengas, unwürdige Unterbringung und
unzureichende Versorgung davon abgebracht, nach Europa
einzureisen. Zur Legitimierung dieser Methoden wurde unter
anderem behauptet, dass solche Formen der Abschreckung nötig
seien, um die «christliche Kultur Europas» zu schützen.
Ich muss hier nicht näher darauf eingehen, dass diese Abschre-
ckungsmassnahmen wie auch ihre Begründung sehr viel eher
dem Charakter einer geschlossenen als einer offenen Gesellschaft
folgen und daher abzulehnen sind.
Die spannende Frage, die sich in diesem Zusammenhang stellt,
ist ohnehin eine andere. Sie lautet: Darf auch eine offene
Gesellschaft Abschreckungsmassnahmen ergreifen, um die
Zuwanderung von Menschen zu behindern, die die Grundwerte
der Freiheit, Gleichheit, Säkularität und Individualität zutiefst
ablehnen und dadurch gefährden? Antwort: Selbstverständlich
darf sie das, allerdings muss eine offene Gesellschaft beachten,
dass derartige Massnahmen ihren eigenen Prinzipien entsprechen

- und eben hier kommt das Konzept einer «Abschreckung
durch Freiheit» ins Spiel.

So könnte und müsste allen Flüchtlingen und Einwanderern
schon in ihrer Heimat klargemacht werden, dass Europa dem
Prinzip der offenen Gesellschaft folgt, dass sich die Religionen
hier dem Gesetz unterordnen müssen, dass Männer und Frauen,
heterosexuelle und homosexuelle Menschen gleiche Rechte
besitzen, dass Kinder nicht geschlagen werden dürfen und die
Verehrung des Propheten Mohammed bzw. des christlichen
Messias kein höheres Ansehen geniesst als die Verehrung von
Borussia Dortmund, Monty Python oder Dolly Buster!

frei denken. 1 I 2017



Wissenschaft I 9

Wer partout nicht will, dass seine Kinder in einer solch freien
Gesellschaft aufwachsen, wird sein Exil ausserhalb Europas
suchen wollen. Wer hingegen für sich und seine Angehörigen
einen solchen Ort der Freiheit sucht, den sollten die Europäer

- nicht nur aus Gründen der Humanität, sondern auch im
eigenen Interesse angesichts der drohenden Überalterung der
europäischen Nationen - mit offenen Armen empfangen und
ihm alle Möglichkeiten der gesellschaftlichen Teilhabe eröffnen.
Die Umsetzung des Konzepts «Abschreckung durch Freiheit»
verlangt heute nicht nur eine Stärkung des oft vernachlässigten
Prinzips der Säkularität, sondern vor allem auch des Prinzips
der Individualität. Denn, wie gesagt: Die Feinde der offenen
Gesellschaft eint, dass sie in der Regel Kollektivsten sind, keine
Individualisten. Eine besonders wichtige Form des Kollektivismus,

die man bei christlichen, jüdischen, muslimischen, aber
auch bei religionsfernen Traditionalisten antrifft, ist der
sogenannte Familismus, der die Familie-und nicht das Individuum-
als Basiseinheit der gesellschaftlichen Organisation begreift.
Diesem Familismus, den auch viele inländische Politiker noch
nicht überwunden haben, ist es geschuldet, dass die sogenannte
«elterliche Sorge» meist sehr viel höher gewichtet wird als die
Rechte der Kinder.

Drohungen der offenen Gesellschaft
Eben dieser Ideologie müssen die Verteidiger der offenen
Gesellschaft entschieden entgegentreten. Die Botschaft an die
Kollektivsten müsste dabei absolut klar sein, sodass jeder von
ihnen weiss, mit welchen Unannehmlichkeiten er oder sie in
einer offenen Gesellschaft zu rechnen hat. Wenn wir uns also
spasseshalber einmal eine Regierung vorstellen mögen, die
freiheitliche Prinzipien wirklich ernst nimmt, wie sollte sie
gegenüber den Feinden der offenen Gesel Ischaft auftreten? Meines
Erachtens müsste sie folgende Kernsätze formulieren (und die
darin enthaltenen «Freiheitsandrohungen» selbstverständlich
auch in die Tat umsetzen):
«Dies ist das Land, in dem Ihre Kinder nicht automatisch Juden,
Christen, Muslime sind, bloss weil Sie einer dieser Religionen
angehören! Dies ist das Land, in dem Sie nicht das Recht haben,
an den Genitalien Ihrer Kinder herumzuschneiden, weil Sie sich
einem archaischen Initiationsritual verpflichtet fühlen! Dies ist
das Land, in dem Sie glauben dürfen, was immer Sie wollen, in
dem wir Ihren Kindern abervon der Pike auf beibringen werden,
dass nur solche Weltanschauungen akzeptabel sind, die die
Menschenrechte in vollem Umfang anerkennen! Dies ist das
Land, in dem Sie behaupten dürfen, die Erde sei erst vor 6000
Jahren erschaffen worden, in dem Ihre Kinder aber schon in der
Grundschule die Tatsache der Evolution erfahren! Dies ist das
Land, in dem auch Kinder Rechte haben, die Sie nicht übergehen
dürfen, in dem Sie es hinnehmen müssen, dass Männer und
Frauen, Religiöse und Nichtreligiöse, Hetero-, Homo- und Transsexuelle

gleichberechtigt sind, auch wenn Sie in Ihrer emotionalen
und kognitiven Entwicklung womöglich so sehr geschädigt wurden,

dass Sie diesen einfachen ethischen Gleichheitsgrundsatz
nicht nachvollziehen können! Dies ist nicht zuletzt auch das
Land, in dem Sie Ihre eigenen Sexualneurosen pflegen dürfen,
solange Sie damit niemanden schädigen, in dem Ihre Kinder aber
rechtzeitig aufgeklärt werden, damit sie die Chance haben, ein
freies, selbstbestimmtes Leben zu führen!»
Gewiss: Die Umsetzung eines solchen Konzepts, das sich der
«Kunst der zivilisierten Verachtung» verpflichtet fühlt, würde
auch die inländischen Vertreter eines streng konservativen
Weltbilds an die Grenzen ihrer Toleranz bringen. Doch dies ist
der Preis, den man als Mitglied einer offenen Gesellschaft zu
zahlen hat - vor allem, wenn man in seinen tiefsten inneren
Überzeugungen noch nicht wirklich im 21. Jahrhundert
angekommen ist.

Michael Schmidt-Salomon war im Dezember 2016 in verschiedenen
Städten Gast der FVS. In diesem Zusammenhang erschien in der Berner
Tageszeitung Der Bund diese Zusammenfassung seines gleichnamigen
Essays.

DER,
«DerZufall istein wichtigerTeil unseres -,i
Lebens; er hat uns fest in der Hand.» Z.UrALL,
Diese Aussagewissenschaftlich zu untermauern, DAS
ist das Ziel des Buches und entsprechend lautet I |M|\/CDC| IM
auch sein Untertitel «Die Wissenschaft vom UIiIvCKjUI I

Glück»: «Leben ist ein riesengrosses Glücks- UND DU
spiel, in dem der Zufall eine alles uberragende
Bedeutung besitzt.»

Zahlreiche Bücher beleuchten das Thema
«Glück»; kein aktuelles beschreibt allerdings,
soweit dem Rezensenten bekannt, menschliches Erfahren
im Zusammenhang mit der Bedeutung von Zufall in den
Wissenschaften bis hin zum grossen Spiel, das man Leben und
Erleben nennt.
Der 37-jährige Autor Florian Aigner, Physiker an der TU Wien,
widmet sich dieser Aufgabe mit grosser Könnerschaft und
spürbarer Freude: Humorvoll locker führt er die Leser als
intellektuelles Abenteuer durch verschiedene wissenschaftliche
Disziplinen und vermittelt hochinteressante (keineswegs
zufällig ausgewählte) Erkenntnisse zur Bedeutung des Zufalls in
der Physik (Chaostheorie, Quantenphysik, Entropie), Biologie
(Evolution), Erkenntnistheorie usw. bis hin zum «unerhörten
Glück unserer Existenz ohne Zufall gäbe es uns nicht, und
ohne uns gäbe es keinen Zufall».
Die Idee des Zufalls ist evolutionär sehr jung und bei
Naturvölkern auch heute noch nicht zu finden: Alle Ereignisse und
Erscheinungen besitzen für sie Bedeutung, allen werden - als

wichtiger Faktor der Religionsentstehung - Verursacher wie
Götter, Geister und Dämonen zugeschrieben.
Die Wahrnehmung von Zufall bedingt ei ne Grundfähigkeit zur
Wahrscheinlichkeitseinschätzung, wobei die Entdeckung des
Zufalls eine grössere Menschenzahl erfordert, die bei
Frühmenschen, die in kleinen Gruppen auf grossen Flächen lebten,
noch nicht vorhanden war.
Nach grundlegenden Ausführungen mit zahlreichen Beispielen

und der wissenschaftlichen Beweisführung, dass Zufall
eine Tatsache, ein Teil der Welt und des Lebens ist, widmet
sich die zweite Hälfte des Buches der Untersuchung seiner
Auswirkungen.
Die Evolutionsbiologie zeigt deutlich, wie wichtig der Zufall ist:
Zufällige Mutationen in der DNA bringen neue Zellen, Lebewesen

und Ökosysteme hervor, die am Ende keineswegs zufällig
aussehen (was von Kreationisten teleologisch missinterpretiert
wird) und unsere Welt formen. Florian Aigner beschreibt die
Grundsätze der Evolution (Zufall und Vererbung, Zufall und
Selektion, Genpool, Analogie und Konvergenz) wie auch
spezielle Fragen zur Bedeutung von Zufall im «Mensch-Sein» («der
Mensch und sein Verstand», «der Zufall in meinem Kopf», Zufall
und Gefahr, Glücksspiel, «zufällig krank, zufällig gesund») und
die Sehnsucht des Menschen nach einem Schöpfer.

«Erfolg ist Glücksache» und «Der Zufall ist unser Freund» nennen

sich die beiden letzten Kapitel des Buches.

Zufälligkeit ist keine Eigenschaft des Universums, sondern eine
Kategorie in unserem Kopf-das Buch schliesst dementsprechend
mit der Feststellung: «Wir machen durch den Zufall in unserem
Kopf das Universum erst richtig wunderbar. Denn was wäre ein
Wunder, wenn es niemand gäbe, der sich darüber wundert?»
Sehr empfehlenswerte, spannend und kurzweilig zu lesende
Populärwissenschaft auf hohem Niveau für Leserinnen und
Leser, die wissen möchten, wie Zufall die Welt und unser Leben
best immt. GerfriedPongratzaufhpd.de, gekürzt

Florian Aigner
Der Zufall, das Universum und du
Brandstätter Verlag 2017
ISBN 978-3-7106-0074-6

frei denken. 1 I 2017


	Die Grenzen der Toleranz - wofür es sich zu streiten lohnt

