
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 100 (2017)

Heft: 2

Artikel: Karlheinz Deschner : "Man nennt es Reformation"

Autor: Röwer, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karlheinz Deschner

«Man nennt es Reformation»
Auszüge aus einem Beitrag von Gabriele Röwer im Sonderband

von Aufklärung&Kritik2/201 7 (S. 43-60), nachzulesen
auch auf www.deschner.info, update vom 8. April 2017.

«Die Heiligenlegenden entlarvte Luther als Märchen. An den
Bibel legenden hielt er fest; am Teufelsglauben auch; am Hexenwahn

auch; an der Ketzervertilgung auch; am Antisemitismus
auch, am Kriegsdienst, an der Leibeigenschaft, den Fürsten.
Man nennt es: Reformation.»
Dass Karlheinz Deschner (1924-2014) in seinem Opus Magnum,
der zehnbändigen Kriminalgeschichte des Christentums (KdC),
deren inoffiziell 11., noch vor der KdC erstmals publizierter
Band «Die Politik der Päpste» bis ins Zeitalter der Weltkriege
reicht, sein kritisches Augenmerk zumeist auf die katholische
Kirche richtet, darf nicht übersehen lassen, dass insbesonderedie
Bände 8-10 auch die, zuweilen nicht minder blutige, Geschichte
des Protestantismus einbeziehen - von der Reformation im 16.

bis, ein Beispiel nur, zu den NS-treuen «deutschen Christen» im
20. Jahrhundert. Wie das alles begann, zeigt Deschner im 11.
und 12. Kapitel des dem 15. und 16. Jahrhundert gewidmeten
8. Bandes seiner KdC.

Nachwort
Die Kapitel über Martin Luther im 8. Band der Kriminalgeschichte
des Christentums (KdC) schrieb Karlheinz Deschner aus
demselben Blickwinkel-von unten, von den Opfern klerikaler und
weltlicher (Macht-)Politik her - wie seine gesamte Kirchenkritik,

andere Aspekte historisch-theologischer Forschung gelten
ihm weitgehend als marginal. Diese oft monierte, indes den
ethischen Voraussetzungen all seines Schreibens entsprechend
bewusst gewählte Einseitigkeit begründete er ausführlich in der
Einleitung zum Gesamtwerk (KdC Bd. 1), das durchweg getragen
wird von seiner Empörung über die Verkehrung urchristlicher
Ideale, voran der Friedfertigkeit, ins krasse Gegenteil, er nennt
es «Heuchelei im Heiligenschein».
Gilt vor diesem Hintergrund ein Grossteil der KdCder Kritikder
katholischen Kirche (erweitert vor allem um die Verletzung des
jesuanischen Armutsideals), so schliesst Deschner seit dem 8.
Band der KdC auch die protestantische Kirche ein, zumal ihren
Inspirator Martin Luther. Sein Anspruch, nun, im Kontrast zu
Katholiken, «evangelische», dem «Evangelium» gemässe Kirche
zu sein, ist für ihn, von den ethischen Implikationen etwa der
«Bergpredigt» aus gesehen, nicht nachvollziehbar, wie seine
kritischen Ausführungen über Luthers (bei Paulus und Augustinus

vorgezeichnete) Intoleranz, seine Gewaltbereitschaft (bis
hin zum Tötungsaufruf) gegenüber Andersdenkenden -
Altgläubigen, Bauern und «Ketzern», Hexen und Juden - zeigen,
sobald seiner neuen, nun statt der alten «allein wahren» Lehre
nicht entsprochen wird (Thomas Müntzer nennt ihn daher den
neuen «Wittenbergischen Papst»). Wie passtdies, so die durchweg

präsente Frage Deschners, zum Eu-angelion des biblischen
Jesus, jenes «Christus», auf den Luther - nicht anders als die
Päpste - sich stets beruft?

Im ersten, wegen der gravierenden historischen Folgen ihm
besonders wichtigen Teil seiner Kritik, betitelt «Der Reformator

lässt die Bauern schlachten» oder «Anzaigung zwayer
falschen Zungen des Luthers» (der Untertitel verweist auf die
von Deschner mehrfach erwähnte, oft, wie manch andere
Reaktionen, widersprüchlich anmutende Taktik Luthers, erst
sprachgewaltig zu werben und zu locken, bei Misserfolg mit
allen Mitteln, auch den brutalsten, zu strafen, zumal «Ketzer»
und Juden), beleuchtet Deschner ein Kardinalproblem der Lehre
Luthers: Auch wenn er eine von dessen bedeutendsten Schriften
- «Von der Freyheith eines Christenmenschen» (1520) - nicht
explizit nennt, wird die fatale Crux dieses Freiheitsbegriffs im
zentralen Konflikt Luthers mit den gegen ihre Unterdrückung

frei denken. 2 I 2017

rebellierenden Bauern offensichtlich. Verstanden diese-selbst
wenn, wie meist, durchaus religiös gesonnen - «Freiheit»
auch wörtlich, nämlich «fleischlich» («weltlich», auf ihr
unerträgliches, vor allem von Leibeigenschaft zu befreiendes
Leben bezogen), galt er für Luther (gemäss seiner 1523 in der
Schrift «Von weltlicher Obrigkeit» begründeten «Zwei-Reiche
Lehre» - Gottes Reich und Reich der Welt, Kirche und Staat)
rein «geistlich»-theologisch - für ihn wie für viele, die nach
ihm kamen, ein Garant der Bewahrung der «göttlichen
Ordnung» auf Erden, des «Status quo», wie, nicht minder, wenn
auch aus anderen Gründen, auf katholischer Seite. Deshalb,
um das Proprium seiner «Reformation» nicht zu gefährden,
gebot er u. a. den ihm ergebenen Landesherren, wider die
räuberischen und mörderischen Rotten der Bauern in den
Krieg zu ziehen. Deren Niederschlagung bedeutete für Luther
einen Sieg der Reformation «in Christo», für Deschner (und
viele andere Vertreter der deutschen Geistesgeschichte) «eines
der folgenreichsten Verhängnisse der deutschen Geschichte,
keineswegs nur für die Bauern [...], sondern für die Deutschen,
Deutschland überhaupt» (nicht zuletzt wegen all der in Band
8-1 Oder KdC geschilderten Kriege der nächsten Jahrhunderte,
auch zur Austragung von Konfessionskonflikten wie 1618-1648:
«Solange die Menschheit eine Religionsgeschichte hat, hat sie
eine Kriegsgeschichte» Robert Mäch 1er, «Mittler» von Karlheinz
Deschners Werk in der Schweiz).

So erweist sich das, was gemeinhin am Reformator Luther
besonders gerühmt wird, für Deschner gerade als besonders
bedenklich, ja, gefährlich - daher seine skeptische Distanzierung

mit der Wahl des Titels für das 12. Kapitel «Man nennt es
Reformation» -, zumal (am Schluss des 11. Kapitels) mit Blick
auf jene, die, «geistlich frei», gut (oder vielmehr nicht gut!)
«evangelisch», in der Folgezeit, auch durch Luthers «Zwei-
Reiche-Lehre», sich legitimiert sahen, selbst den übelsten, die
«weltliche» Freiheit der Bürgerverhindernden Autokraten, auch
Faschisten, zu Diensten zu sein, willfährig, ohne alle Skrupel,
ja, besten Gewissens, was neben der (von Deschner in «Die
Politik der Päpste» ausführlich aufgezeigten) Kooperation des
katholischen Klerusmitdem europäischen Faschismus zuweilen
leicht übersehen wird.
Die Bibelübersetzung Luthers ins Deutsche war eine nicht genug
zu würdigende, gerade auch sprachliche Grosstat, die ihn, so
Deschner, «als Sprachgestalter neben Goethe und Nietzsche
stellt» - ursprünglich als Weg des Gläubigen «unmittelbar zu
Gottes Wort» («sola scriptura» in der Einheit mit «sola gratia»,
«sola fide») gedacht, hernach freilich, sicher nicht vorausgesehen,

gar von Luther intendiert (vgl. seinen Abscheu vor der
teuflischen «Hure Vernunft», die «nichts kann, als alles lästern
und schänden, was Gott redet und tut»), ein Meilenstein auf
dem Weg zur säkularen, gegen den Widerstand der Kirchen
erkämpften europäischen Aufklärung, welche in die Französische
Revolution von 1789 mündete. Für deren Ziele, Befreiung der
Vernunft von jeglicher Bevormundung und Schaffung besserer,
gerechterer menschlicher Lebensverhältnisse, kämpften bereits
im Bauernkrieg auch und besonders die Religiös-Sozialen, welche,

von Luther befehdet, die von ihm propagierte «Freiheit»
umfassend beim Wort nahmen (wie etwa Bertolt Brecht in «Was
nützt die Güte»: «Anstatt nur frei zu sein, bemüht euch, einen
Zustand zu schaffen, der alle befreit.»).
Indes: So sehr auch die anhand von Deschners Luther-Kapiteln
im 8. Band der KdC dargelegten bis in die Neuzeit horrend
folgenreich wirkenden Anschauungen des Reformators noch
«tief im Mittelalter» verwu rzelt sind (Desch ner zitiert am Sch luss
zustimmend ein Diktum des ansonsten nicht sonderlich von
ihm geschätzten katholischen Kirchenhistorikers Joseph Lortz:
«Luther war katholischer, als wir wussten.»), so wenig kann
ignoriert werden, so Deschner in der Auseinandersetzung mit
dem Lutheraner Walther Bienert, dass, zum einen, diese
Anschauungen untrennbarmit Luthers reformatorischerTheologie

» Seite 13



Lesen
13 » «Man nennt es Reformation»

verbunden, ja durch sie gleichsam legitimiert wurden, dass, zum
andern, das beliebte gegen Deschners Kirchenkritik gerichtete
Argument, man müsse alles historisch Kritikwürdige - auch an
Luther - stets aus der jeweiligen Zeit heraus verstehen, leicht
ad absurdum zu führen ist, wie Deschner schreibt:

«Zeitgeschichtlich-bedingt war auch die ganze Reformation,
zeitgeschichtlich-bedingt waren der Dreissigjährige Krieg
und der Erste Weltkrieg und der Zweite und all die hundert
und mehr Kriege und Interventionen der USA in der jüngsten
Vergangenheit und die Atombombenabwürfe auf Hiroshima
und Nagasaki. Denn <zeitgeschichtlich-bedingt> ist nur eine
dummflaue Ausflucht, ist nur die ebenso nichtssagende
Erklärung wie vielsagende Exkulpation nicht zuletzt auch vieler
Historiker, deren sie sich schämen sollten, könnten sie sich
schämen. Scham aber ist auch ihre Sache nicht-eher versinken
wohl, zeitgeschichtlich-bedingt, unsere fünf Kontinente ...»

Julian
Nida-Rümelin
Humanistische

Reflexionen
suhrtamp laschcntwck

Gabriele Röwer, *1944, war nach dem Studium (Evangelische Theologie

- Konsequenz: Kirchenaustritt 1965 - Philosophie, Germanistik und
Psychologie) pädagogisch und therapeutisch in Mainz tätig. Seit ihrer
Pensionierung wirkte sie u. a. als Mitherausgeberin nachgelassener
Schriften des Schweizer Religions- und Kirchenkritikers Robert Mäch-
ler und betreut heute als langjährige enge Mitarbeiterin Karlheinz
Deschners dessen Neuausgaben im Alibri-Verlag.

Humanismus - Praxis der Menschlichkeit
Ein rechtverstandener Humanismus istdie Antwort
auf die aktuelle Unordnung der Welt - so lautet
die Zentralthese des neuen Buches des Münchner
Philosophieprofessors Julian Nida-Rümelin, der
unter «Humanismus» weit mehr versteht als eine
Geisteshaltung oder gar das angestaubte Relikt
längst vergangener Zeiten. Humanismus ist vor
allem eine Praxis der Menschlichkeit und damit
die einzige Hoffnung auf eine friedliche, gerechte
und prosperierende Weltgesellschaft der Zukunft.
Rümelin ist überzeugt, dass «die neuen Fanatismen und
Fundamentalismen, die Kommerzialisierung und Infantilisierung
der westlichen Kultur und der Kulturen weltweit nicht nur
einer philosophischen, sondern auch einer politischen Antwort
bedürfen und dass diese humanistisch sein sollte». Damit der
Humanismus seine Prägekraft zurückgewinnt, die er in einigen
Phasen der Weltgeschichte hatte, muss er revitalisiert, muss
er von Grund auf erneuert werden. Die Texte in diesem Band
wollen dazu einen Beitrag leisten.

Julian Nida-Rümelin
Humanistische Reflexionen
suhrkamp taschenbuch 2016, ISBN 978-3-518-29780-3

Freidenker-Vereinigung der Schweiz I frei-denken.ch I info@frei-denken.ch

Ritualbegleitung
Basel / Nordwestschweiz
Hans Möhler 079 455 67 24
Ella Dürler 061 643 02 05

Bern / Freiburg
Reta Caspar 079 795 15 92

Mittelland
Hans Möhler 079 455 67 24
Erika Goergen 041 855 59 09

Ostschweiz
Daniel Stricker 078 670 00 00

Romandie
Yvo Caprara 026 660 46 78
Jean-Pierre Ravay 022 361 94 00

Solothurn / Grenchen
L. Höneisen (Koord.) 076 539 93 01

Tessin

Abdankung: E. Goergen 041 855 59 09

Wallis
V. Abgottspon (Koord.) 078 671 08 03

Winterthur / Schaffhausen
Roland Leu (Koord.) 079 401 35 81

Zentralschweiz
Abdankung: E. Goergen 041 855 59 09
Andere: Nadja Tuor 041 448 48 89

Zürich
Roland Leu (Koord.) 079 401 35 81

Auskünfte: Geschäftsstelle 076 805 06 49

Sektionen
Basel Präsident: F. Dürler nws@frei-denken.ch
Freidenkende Nordwestschweiz 4000 Basel

Bern / Freiburg Co-Präsidium: E. Schmid, J. Ananiadis bern@frei-denken.ch
Freidenkende Region Bern 3000 Bern

Genève Président: E. Perruchoud 022 300 10 17 geneve@iibrepensee.ch
Libre Pensée de Genève p.a. E. Perruchoud 4, rue des Epinettes 1227 Carouge

Mittelland Präsident: H. Haldimann 062 926 16 33 mitteliand@frei-denken.ch
Freidenker Mittelland c/o Heinz Haldimann Nessishüseren 10 4628Wolfwil
Ostschweiz Präsident: D. Stricker 078 670 00 00 ostschweiz@frei-denken.ch
Freidenker Ostschweiz Sonnenwiesstrasse 11 9555Tobel/TG

Solothurn / Grenchen Präsident: S. Mauerhofer 076 478 69 94 info@freidenker-grenchen.ch
Freidenker Solothurn / Grenchen c/o M. Zihlmann Postfach 258 2545 Selzach
Mitgliederdienst: L. Höhneisen 076 539 93 01

Ticino Présidente: G. Barella 078 617 82 72 ticino@iibero-pensiero.ch
ASLP Sezione Ticino CP 5067 6901 Lugano

Vaud / Jura / Neuchâtel Président: J. P. Ravay 022 361 94 00 vaud@librepensee.ch
AVLP CP 5264 1002 Lausanne Secrétariat: Y. Caprara 026 660 46 78

Wallis Präsident: V. Abgottspon 078 671 08 03 wallis@frei-denken.ch
Freidenker Wallis Postfach 118 3922 Stalden

Winterthur Präsident: M. Wäckerlin winterthur@frei-denken.ch
Freidenker Winterthur Postfach 8401 Winterthur
Zentralschweiz Präsident: D. Annen 041 855 10 59 zentraischweiz@frei-denken.ch
Freidenker Zentralschweiz Zugerstrasse 35 6415 Arth
Zürich Präsident: F. Roth 079 664 48 53 zuerich@frei-denken.ch
Freidenkerinnen Zürich 8000 Zürich

Zentralvorstand Ressort Kontaktperson
Zentralpräsident A. Kyriacou 076 479 62 96 Politik V. Abgottspon 078 671 08 03
Vizepräsident V. Abgottspon 078 671 08 03 Wissenschaft A. Kyriacou 076 479 62 96
Aktuar C. Fankhauser 076 341 84 73 Humanismus C. Fankhauser 076 341 84 73
Zentralkasse P. Schmid 032 322 45 45 Rituale R. Thomas 076 575 36 30
Geschäftsstelle V. Kohlschütter 076 805 06 49 Romandie V. Abgottspon 078 671 08 03

Liegenschaft P. Schmid 032 322 45 45

Adressänderungen bitte an FVS / ASLP, CH-3000 Bern oder an info@frei-denken.ch senden, danke!

frei denken. 2 I 2017


	Karlheinz Deschner : "Man nennt es Reformation"

