Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 98 (2015)
Heft: 4
Artikel: Homo homini homo
Autor: Caspar, Reta
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6 | Spezialseelsorge Schweiz

Homo homini homo

Die landeskirchlich institutionalisierte «Spezialseelsorge» kampft
um interne und externe Legitimitét. Mittelfristig wird mitder «Spe-
zialseelsorge» dasselbe passieren wie schon mitder Krankenpflege:
soweit als Service public anerkannt, wird sie sédkularisiert werden.

An der Jahresversammlung der Vereinigung der deutschschweize-
rischen evangelischen Spitalseelsorgerinnen und -seelsorger sprach
im Oktober 2015 Christa Anbeek, Professorin fiir Systematische
Theologie an der Freien Universitdt Amsterdam und zusténdig
fur die praktische Ausbildung von «humanistischen Seelsorgern»
an der humanistischen Fakultét in Utrecht, die Konfessionsfreie in
Heimen und Kliniken begleiten. Anbeek kritisiert, dass die Seelsor-
geausbildung der Humanisten ohne jegliche Theologie auskomme
und sich ganz in der medizinisch-psychologischen Logik bewege.
Sie plédiert fir den Mehrwert einer religiésen Orientierung und
entwickelte ein Curriculum, das auf den klassischen «theologischen
Loci» (zentralen Themen) der Glaubenslehre aufbaut und diese
fruchtbar machen will firr die seelsorgerliche Praxis.

Das Curriculum selbst wurde von den rund 80 anwesenden Ver-
einsmitgliedern und auch von der Schreibenden durchaus positiv
aufgenommen. Dies allerdings wohl genau deshalb, weil sie darin
die religitse Sprache und die religiésen Antworten aufgibt und
einen Fragenkatalog entwickelt, den jede praktische Philosophin
und jeder Psychologe Ubernehmen kénnte.

Die mehrfache Abwertungder «rein psychosozialen» und Palliativ-
Angebote der Spitdler durch die Referentin hingegen stiess zum
Teil auf deutlichen Widerspruch. Die Praktikerlnnen wissen, dass
hier 1angst eine Konvergenz der medizinischen mit den religiésen
und psychosozialen Fragen stattfindet. Und auch der neuere Be-
griff «Spiritual Care» &ndert nichts daran: Um menschliche Fragen
geht es in erster Linie in jenen Momenten im Leben, in denen die
gewohnte Sicht auf sich, die eigenen Beziechungen und Prioritaten
erschittert werden. Eine einfihlsame Seelsorge tut nichts, was
ein praktischer Philosoph oder eine Psychologin nicht tun wir-
de: durch Anteilnahme und Fragen jenen gedanklichen Prozess
unterstiitzen, der zur notwendigen Neuorientierung fuhren soll.
Die von Anbeek postulierte Sinnfrage hingegen, die einen Uberge-
ordneten Sinnzusammenhang voraussetzt, kann fir nicht religits
sozialisierte Menschen kein Mehrwert sein. Anbeeks Curriculum
mutet denn auch mehr als ein Versuch an, die Terminologie der
Systematischen Theologie in die in der Praxis kaum noch theolo-
gisch ausgerichtete Spezialseelsorge der Kirchen zu Ubersetzen.
Oder umgekehrt, die faktisch langst sékularisierte Spezialseelsorge
intern theologisch zu legitimieren, gemass dem Befund von Prof.
Christoph Morgenthaler vom Institut fir Praktische Theologie an
der Universitat Bern (Zoom 2011/3): «Spitalseelsorgerinnen und
-seelsorger entwickeln alskirchliche «Vorposten>in einemsakularen
Umfeld eine religiése Sprache, wie sie Menschen heute brauchen:
verstandlich, bedirfnisorientiert, inspirierend, kritisch, spirituell.
Sie zeigen, wie Kirchen insgesamt menschenfreundlicher und seel-
sorglicher werden kénnen.» Bezahlt werden die Spezialseelsorger
in der Schweiz Ubrigens mehrheitlich von den «Landeskirchen»,
aber die 6ffentliche Hand gibt ZuschUsse bis zu einem Drittel des
Budgets oderrechtfertigt allgemeine Transferzahlungen mitdiesem
«Service public» der «Landeskirchen».

In Gesprachen mitverschiedenen Teilnehmenden verstarkte sich der
Eindruck, dass die Praxis weit entfernt ist von den theologischen
Debatten. Spitalseelsorgende sind jene Personen im hektischen
Spitalbetrieb, die einfach da sind, die einfach Zeit haben fir ein
Gesprach, die ankeinen genau definierten Zeitplan gebundensind
und keine umfangreiche administrative Rechtfertigungihrer Arbeit
abliefern missen. Auch aus der Gefangnisseelsorge ist bekannt,
dass Haftlinge den Seelsorger vor allem deshalb sprechen wollen,
weil er ihnen einen menschlichen Kontakt und eine willkommene
Abwechslung bietet, und kaum wegen seiner religiésen Ausrich-
tung oder theologischen Qualifikation. Das ist unbestritten eine
Qualitat im Alltag solcher Institutionen. Mittelfristig wird mit der
«Spezialseelsorge» jedoch dasselbe passieren missen wie schon mit
der Krankenpflege: Soweit als wichtiger Service public anerkannt,
wird sie sdkularisiert werden. In einer sdkularisierten Schweiz, in
der weit mehr als die Hélfte der Menschen sich von der organi-

Extrem ist das, was die anderen sind

Wie kurzlich in den Medien zu lesen war, wurde im Kanton Zirich
der Aufbau einer muslimischen Notfallseelsorge mit Fr. 500000
aus dem Lotteriefonds unterstitzt. Bereits im Juni wurden die
ersten Absolventinnen und Absolventen diplomiert — zu den frisch
Diplomierten gehérte auch die IZRS-Aktivistin Albana Azemi, die
in der Vergangenheit als lautstarke Gegnerin eines St. Gallischen
Hijab-Verbots sowie als Organisatorin der — von den Behérden
verbotenen - Freiburger IZRS-Jahreskonferenz auffiel.

Saida Keller-Messahli, Prasidentin des Forums fur einen fortschritt-
lichen Islam, zeigte sich empért Gber die Diplomierung von Azemi:
«Es kann doch nicht sein, dass wir Extremistinnen auf Gefangnis-
insassen, Trauernde oder Kranke loslassen.» Soweit stimme ich
Keller-Messahli zu.

Ob man allein dadurch zur Extremistin wird, weil man sich fur das
optionale Tragen einer Gesichtsverhiillung einsetzt, werden andere
beantworten mussen, und diese werden, wenn sie klug sind, nicht
nur Azemis Position zu einem Kleidungsstiick durchleuchten, son-
dern eine etwas breitere Analyse ihrer Person durchfiihren. Aber
interessant ist diese Aussage Keller-Messahlis: «[Geféangnisinsassen,
Trauernde oder Kranke] sind nicht in der Lage, sich gegen das Mis-
sionieren extremistischer Seelsorger zu wehren.»

Extremistische Seelsorger — diese Bezeichnung macht stutzig. Die
Extremismusbombe ist, genau wie ihre nachste Verwandte, die
Hitler-Keule, eine unprazise Waffe, die, unter Inkaufnahme von
samtlichen Kollateralschaden, zuverlassig alle Gegenargumente
totschlagt. Denn wer traut sich schon, noch fir die Position der
angegriffenen Person zu argumentieren, wenn man sich damit
selbst dem Vorwurf des Extremismus aussetzen kénnte?

Um eine «extremistische» Position definieren zu kénnen, benétigt
es zuerst einmal eine Definition einer normativen «Mitte». Hier
schweigen sich die meisten Extremismus-Rufer wohlweislich aus,
im stillen Wissen, dass sie damit eigentlich ihre eigene Position
meinen (ja, der Autor dieser Zeilen ist sich durchaus bewusst, dass
erselbstan dieser Krankheit leidet). Kaum jemand wiirde sich selbst
als «extremistisch» bezeichnen, denn Extremismus findet immer da
statt, wo die anderen sind.

Deshalb gibt es zweifellos zahlreiche Notfallseelsorgerinnen und
-seelsorger aus dem christlichen Umfeld, die Positionen (beispiels-
weise in Bezug auf Abtreibung, Homosexualitét, Sex vor der Ehe,
Suizid) vertreten, die fiir meinen Geschmack und den des verfas-
sungsgebenden Teils der Bevélkerung weit Uber der Extremis-
musgrenze liegen. Meines Wissens gibt es bei den Landeskirchen,
welche die Notfallseelsorge betreiben, auch keine diesbeztiglichen
Gesinnungstests.

Ist es klug, extremistische Muslimas in Notféllen auf traumatisierte
Opfer loszulassen? Wohl eher nicht, da stimme ich Keller-Messahli
im Prinzip durchaus zu. Ist es aber klug, Missionare irgendwelcher
Couleur Zugang zu Menschen in Zeiten der Not zu erméglichen?
Wohl genauso wenig. Von dem her kann es nicht die Lésung sein,
explizit muslimische Notfallseelsorger auszubilden; ein sinnvoller
Lésungsansatz wére stattdessen wohl eher im Bereich der nicht-
konfessionellen Care-Giver zu suchen, die aber explizit Kenntnisse
im Umgang mit Angehérigen einzelner Weltanschauungen mit-
bringen - seien sie nun religiés oder nicht. Claude Fankhauser
Erstpublikation am 29.10.2015 auf news.ch

sierten Theologie distanzieren, wird jedoch nicht mehr wie heute
ein abgeschlossenes Theologiestudium als primére Voraussetzung
gefordert werden kénnen.

Die Tagung fand Ubrigens im Berner «Haus der Religionen —Dialog
der Kulturen» statt. Auch dort ein dhnlicher Eindruck: Es sollte
eigentlich «Haus der Menschen» heissen, nicht «Haus der Religio-
nen». Denn es kommen Menschen dorthin, die Menschen begeg-
nen wollen: Die gemeinsame Muttersprache und das gemeinsame
Essen vertrauter Speisen aus der Herkunftskultur sind wesentlich.
Homo homini homo - Hauser fur die Begegnung von Menschen
und «Menschensorge in schwierigen Lebenssituationen» — nur
unter diesem Label jedenfalls sollten solche Angebote imsékularen
Staat auch staatlich finanziert werden. Reta Caspar
Erstpublikation am 29.10.2015 auf news.ch

frei denken. 412015



	Homo homini homo

