
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 98 (2015)

Heft: 4

Artikel: Homo homini homo

Autor: Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 I Spezialseelsorge Schweiz

Homo homini homo
Die landeskirchlich institutionalisierte «Spezialseelsorge» kämpft
um interne und externe Legitimität. Mittelfristig wird mitder
«Spezialseelsorge» dasselbe passieren wie schon mit der Krankenpflege:
soweit als Service public anerkannt, wird sie säkularisiert werden.

An der Jahresversammlung der Vereinigung der deutschschweizerischen

evangelischen Spitalseelsorgerinnen und -Seelsorger sprach
im Oktober 2015 Christa Anbeek, Professorin für Systematische
Theologie an der Freien Universität Amsterdam und zuständig
für die praktische Ausbildung von «humanistischen Seelsorgern»
an der humanistischen Fakultät in Utrecht, die Konfessionsfreie in
Heimen und Kliniken begleiten. Anbeek kritisiert, dass die
Seelsorgeausbildung der Humanisten ohne jegliche Theologie auskomme
und sich ganz in der medizinisch-psychologischen Logik bewege.
Sie plädiert für den Mehrwert einer religiösen Orientierung und
entwickelte ein Curriculum, dasauf den klassischen «theologischen
Loci» (zentralen Themen) der Glaubenslehre aufbaut und diese
fruchtbar machen will für die seelsorgerliche Praxis.
Das Curriculum selbst wurde von den rund 80 anwesenden
Vereinsmitgliedern und auch von der Schreibenden durchaus positiv
aufgenommen. Dies allerdings wohl genau deshalb, weil sie darin
die religiöse Sprache und die religiösen Antworten aufgibt und
einen Fragenkatalog entwickelt, den jede praktische Philosophin
und jeder Psychologe übernehmen könnte.
Die mehrfache Abwertung der «rein psychosozialen» und Palliativ-
Angebote der Spitäler durch die Referentin hingegen stiess zum
Teil auf deutlichen Widerspruch. Die Praktikerinnen wissen, dass
hier längst eine Konvergenz der medizinischen mit den religiösen
und psychosozialen Fragen stattfindet. Und auch der neuere
Begriff «Spiritual Care» ändert nichts daran: Um menschliche Fragen
geht es in erster Linie in jenen Momenten im Leben, in denen die
gewohnte Sicht auf sich, die eigenen Beziehungen und Prioritäten
erschüttert werden. Eine einfühlsame Seelsorge tut nichts, was
ein praktischer Philosoph oder eine Psychologin nicht tun würde:

durch Anteilnahme und Fragen jenen gedanklichen Prozess
unterstützen, der zur notwendigen Neuorientierung führen soll.
Die von Anbeek postulierte Sinnfrage hingegen, die einen
übergeordneten Sinnzusammenhang voraussetzt, kann für nicht religiös
sozialisierte Menschen kein Mehrwert sein. Anbeeks Curriculum
mutet denn auch mehr als ein Versuch an, die Terminologie der
Systematischen Theologie in die in der Praxis kaum noch theologisch

ausgerichtete Spezialseelsorge der Kirchen zu übersetzen.
Oder umgekehrt, die faktisch längst säkularisierte Spezialseelsorge
intern theologisch zu legitimieren, gemäss dem Befund von Prof.
Christoph Morgenthaler vom Institut für Praktische Theologie an
der Universität Bern (Zoom 2011/3): «Spitalseelsorgerinnen und
-Seelsorger entwickeln als kirchliche<Vorposten> in einem säkularen
Umfeld eine religiöse Sprache, wie sie Menschen heute brauchen:
verständlich, bedürfnisorientiert, inspirierend, kritisch, spirituell.
Sie zeigen, wie Kirchen insgesamt menschenfreundlicher und
seelsorglicher werden können.» Bezahlt werden dieSpezialseelsorger
in der Schweiz übrigens mehrheitlich von den «Landeskirchen»,
aber die öffentliche Hand gibt Zuschüsse bis zu einem Drittel des
Budgets oder rechtfertigt al IgemeineTransferzah lungen mit d iesem
«Service public» der «Landeskirchen».

In Gesprächen mitverschiedenen Teilnehmenden verstärkte sich der
Eindruck, dass die Praxis weit entfernt ist von den theologischen
Debatten. Spitalseelsorgende sind jene Personen im hektischen
Spitalbetrieb, die einfach da sind, die einfach Zeit haben für ein
Gespräch, die an keinen genau definierten Zeitplan gebunden sind
und keine umfangreiche administrative Rechtfertigung ihrerArbeit
abliefern müssen. Auch aus der Gefängnisseelsorge ist bekannt,
dass Häftlinge den Seelsorger vor allem deshalb sprechen wollen,
weil er ihnen einen menschlichen Kontakt und eine willkommene
Abwechslung bietet, und kaum wegen seiner religiösen Ausrichtung

oder theologischen Qualifikation. Das ist unbestritten eine
Qualität im Alltag solcher Institutionen. Mittelfristig wird mit der
«Spezialseelsorge»jedoch dasselbe passieren müssen wieschon mit
der Krankenpflege: Soweit als wichtiger Service public anerkannt,
wird sie säkularisiert werden. In einer säkularisierten Schweiz, in
der weit mehr als die Hälfte der Menschen sich von der organi-

Extrem ist das, was die anderen sind
Wie kürzlich in den Medien zu lesen war, wurde im Kanton Zürich
der Aufbau einer muslimischen Notfallseelsorge mit Fr. 500'000
aus dem Lotteriefonds unterstützt. Bereits im Juni wurden die
ersten Absolventinnen und Absolventen diplomiert - zu den frisch
Diplomierten gehörte auch die IZRS-Aktivistin Albana Azemi, die
in der Vergangenheit als lautstarke Gegnerin eines St. Gallischen
Hijab-Verbots sowie als Organisatorin der - von den Behörden
verbotenen - Freiburger IZRS-Jahreskonferenz auffiel.
Saïda Keller-Messahli, Präsidentin des Forums für einen fortschrittlichen

Islam, zeigte sich empört über die Diplomierung von Azemi:
«Es kann doch nicht sein, dass wir Extremistinnen auf Gefängnisinsassen,

Trauernde oder Kranke loslassen.» Soweit stimme ich
Keller-Messahli zu.
Ob man allein dadurch zur Extremistin wird, weil man sich für das

optionaleTragen einer Gesichtsverhüllung einsetzt, werden andere
beantworten müssen, und diese werden, wenn sie klug sind, nicht
nur Azemis Position zu einem Kleidungsstück durchleuchten,
sondern eine etwas breitere Analyse ihrer Person durchführen. Aber
interessant istdieseAussageKeller-Messahlis: «[Gefängnisinsassen,
Trauernde oder Kranke] sind nicht in der Lage, sich gegen das
Missionieren extremistischer Seelsorger zu wehren.»
Extremistische Seelsorger - diese Bezeichnung macht stutzig. Die
Extremismusbombe ist, genau wie ihre nächste Verwandte, die
Hitler-Keule, eine unpräzise Waffe, die, unter Inkaufnahme von
sämtlichen Kollateralschäden, zuverlässig alle Gegenargumente
totschlägt. Denn wer traut sich schon, noch für die Position der
angegriffenen Person zu argumentieren, wenn man sich damit
selbst dem Vorwurf des Extremismus aussetzen könnte?
Um eine «extremistische» Position definieren zu können, benötigt
es zuerst einmal eine Definition einer normativen «Mitte». Hier
schweigen sich die meisten Extremismus-Rufer wohlweislich aus,
im stillen Wissen, dass sie damit eigentlich ihre eigene Position
meinen (ja, der Autor dieser Zeilen ist sich durchaus bewusst, dass

er selbst an dieser Krankheit leidet). Kaum jemand würdesich selbst
als «extremistisch» bezeichnen, denn Extremismus findet immer da
statt, wo die anderen sind.
Deshalb gibt es zweifellos zahlreiche Notfallseelsorgerinnen und
-Seelsorger aus dem christlichen Umfeld, die Positionen (beispielsweise

in Bezug auf Abtreibung, Homosexualität, Sex vor der Ehe,
Suizid) vertreten, die für meinen Geschmack und den des
verfassungsgebenden Teils der Bevölkerung weit über der
Extremismusgrenze liegen. Meines Wissens gibt es bei den Landeskirchen,
welche die Notfallseelsorge betreiben, auch keine diesbezüglichen
Gesinnungstests.
Ist es klug, extremistische Muslimas in Notfällen auf traumatisierte
Opfer loszulassen? Wohl eher nicht, da stimme ich Keller-Messahli
im Prinzip durchaus zu. Ist es aber klug, Missionare irgendwelcher
Couleur Zugang zu Menschen in Zeiten der Not zu ermöglichen?
Wohl genauso wenig. Von dem her kann es nicht die Lösung sein,
explizit muslimische Notfallseelsorger auszubilden; ein sinnvoller
Lösungsansatz wäre stattdessen wohl eher im Bereich der
nichtkonfessionellen Care-Giver zu suchen, die aber explizit Kenntnisse
im Umgang mit Angehörigen einzelner Weltanschauungen
mitbringen - seien sie nun religiös oder nicht. Claude Funkhäuser

Erstpublikation am 29.10.2015 auf news.ch

sierten Theologie distanzieren, wird jedoch nicht mehr wie heute
ein abgeschlossenes Theologiestudium als primäre Voraussetzung
gefordert werden können.
Die Tagung fand übrigens im Berner «Haus der Religionen-Dialog
der Kulturen» statt. Auch dort ein ähnlicher Eindruck: Es sollte
eigentlich «Haus der Menschen» heissen, nicht «Haus der Religionen».

Denn es kommen Menschen dorthin, die Menschen begegnen

wollen: Die gemeinsame Muttersprache und das gemeinsame
Essen vertrauter Speisen aus der Herkunftskultur sind wesentlich.
Homo homini homo - Häuser für die Begegnung von Menschen
und «Menschensorge in schwierigen Lebenssituationen» - nur
unter diesem Label jedenfalls sollten solcheAngebote im säkularen
Staat auch staatlich finanziert werden. RetaCaspar

Erstpublikation am 29.10.2015 auf news.ch

frei denken. 412015


	Homo homini homo

