Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 98 (2015)

Heft: 2

Artikel: "Wahrheit"

Autor: Zaugg, Roset

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1090580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Roset Zaugg

«Wahrheit»

Es gibt keine Wahrheit. Nicht, dass es keine Wahrheit gibt,
aber sie verschwindet dereinst im Nichts.

Diese These erscheint im ersten Augenblick ein Paradoxon
zu sein, ist es aber nicht, weil die Aussage sich als Zeitpfeil
entwickelt. Denn, was wir wahrnehmen ist eine Vorstufe zu
dem, was darauf folgt und alles, was wir wahrnehmen, kann
in irgendeiner Weise Wahrheitsgehalt haben, aber immer nur
temporar. Da aber die Situation im Nichts keiner begrifflichen
Festlegung mehr bedarf, ist dort auch der Begriff Wahrheit,
im Sinne etwa von «das Nichts ist die Wahrheit» nicht sinnvoll.
Denn wo nichts ist, kann es keine Klassifizierung geben.

Das hat auch Vorteile im Umgang mit der Frage nach der
Wahrheit. Denn immerhin hat diese These den Vorteil, dass
die als Wahrheit erscheinenden Aspekte nicht mehr mit dem
Streben nach absoluter Gewissheit getatigt werden missen,
sondern dadurch jede nur erdenkliche subjektive wie au-
genscheinlich auch objektive Wahrheitserkenntnis als solche
gelten lassen kann. Denn sie muss nicht mehr den gesamten
gesellschaftlichen Konsens mit einbeziehen und kann dadurch
den Wahrheitsbegriff getrost dem Individuum Gberlassen.
Andersherum sollen einzelne Wahrheitsvorstellungen nicht
mehr Andersdenkenden aufgezwungen werden, weil sie ja
nur Vorlaufigkeitscharakter haben.

Wie sieht das in der Praxis aus?

Eines unserer destruktiven Gefuhle ist das Bedarfnis, unsere
Wabhrheit erst als solche bestatigt zu sehen, wenn andere mehr
oder weniger sanft unsere Uberzeugung tibernehmen. Das hat
natarlich direkt mit unserem Selbstbewusstsein zu tun. Nurwer
seinen eigenen Sinnen, inklusive Zweifel, traut, istin der Lage,
ohne inflationdren Verlust des Selbstbewusstseins Wahrheiten
als das zu ertragen, was sie sind: die eigene Interpretationen
des Wahrgenommenen.

Insbesondere die Naturwissenschaften haben aber derart
gut gearbeitet, dass wir heute wissen kénnen, dass unsere
BemUhung um das Finden der Wahrheit sich wohl nur schwer
erfallen lasst. Denn sie wird, wie eingangs definiert, im Nichts
verlaufen. Jeder physikalisch oder kosmologisch Gebildete ist
sich dessen sicher und schliesst, nicht selten gerade wegen
dieses Wissens, seine Bestrebung nach Wahrheitssuche ab.
Diese Aussage ist nattrlich pauschalisierend. Doch die Wirkung
dieses Denkmodells ist derart stark, dass es scheint, als gabe
es nur wenige Personen, die sich trotz dieses Wissens fur die
maoglichen Erweiterungen der Erkenntnis interessieren. Damit
meine ich besonders die Frage nach dem Ursprung des Daseins
und nicht die allgemein auf Hochtouren laufende biologische
wie technische Forschung.

Ichverwende den Begriff « Wahrheit» ganz bewusst, selbstwenn
er als abgegriffen gilt. Denn nach wie vor ist unser einziges
Bestreben die Suche nach der Wahrheit, ob wir das zugeben
oder nicht. Selbst wer z. B. sagt, es gebe keine Wahrheit, strebt
mitdieser Erkenntnis Wissenssicherheitan. Wissenssicherheit ist
dassynonym fiir Wahrheit. Selbst die abgetakelte Formulierung,
es gebe viele Wahrheiten, ist letztlich nichts anderes, als diese
vielen Wahrheiten auf einen einzigen Nenner zu fokussieren.
Als Jean-Paul Sartre seine Existenzphilosophie entwickelte,
hatte er noch keine Ahnung davon, dass etwa funfzig Jahre
spater der praktische Beweis fir seine Beobachtungen durch
die Wissenschaft geliefert wird: Wir sind nicht mehrinder Lage,
eine objektive Wirklichkeit zu beweisen. Nebst der wissenschaft-
lichen Unmoglichkeit, Endglltiges zu présentieren, ist es auch
Sartres Postulat, dass wir nicht einmal wissen, ob wir so objektiv
existieren, wie wir glauben, es zu tun. Wissen wir wirklich, dass
das, was wir als Realitat erleben, nicht ein Gaukelbild ist? Es
geht so weit, dass wir selbst unsere Existenz als Illusion definie-
ren kdnnen, ohne den geringsten Beweis fiir das Gegenteil zu

Physiker und Kosmologe am Tellerrand auf Inspirationen wartend
Bild Nr. 535/14, Grosse 70x94cm, ©Roset, www.roset.ch

haben. Alles, was wir um uns wahrnehmen, kénnte gerade so
gut eine Tauschung durch unsere energetische Konstellation
sein. In Carlo Castanedas «Don Juan» sagt dieser zum Autor,
dass er ja die Menschen, die an ihm vorbeigehen, nicht anfasst
und somit nicht sagen kann, ob diese Wirklichkeit sind.

Esist also nicht nur die Tatsache, welche die Elementarteilchen-
physik uns seit Heisenberg aufgedeckt hat, namlich, dass es
eine lllusion ist zu meinen, es gebe einerseits etwas Festes und
andererseits etwasFiligranesaus unterschiedlichen Substanzen.
Nichteinmal unser Bewusstsein selbstistin der Lage zu beweisen,
dass es wirklich existiert. Das bringt uns in die unangenehme
Situation, dass, so wie alles angezweifelt werden kann, auch
alles behauptetwerden kann, ohne dasswir ein objektivschlag-
fertiges Argument in der Hand haben, um dagegenzuhalten.
Die einzige fur die Gesellschaft nachvollziehbare Realitatist das
wiederholbare Experiment und dessen Messdaten. Aber selbst
dieses lasst sehr oft Interpretationsspielraum offen. Doch als
Basis ist diese Methode am sichersten, weil jeder, was gemessen
wurde, nachvollziehen kann.

Wir sind heute so weit, dass der hartnackigste Beweis, den wir
haben, derjenige ist, dass esmoglicherweise keine endgultigen
Beweise zu geben scheint. Selbst das darf man nur als Még-
lichkeit zur Kenntnis nehmen.

Weiteres Sinnieren zum Thema Wahrheit

«Wir werdendie Wahrheit nie finden.» Dieser unbedachte Satz
wird oft gebraucht, wenn sich Vorstellungen tber die Beschaf-
fungder Weltin Diskussionen ins Uferlose entwickeln. Dabei ist
geradedieser Satz in diesem Zusammenhang derjenige, der die
letzte Wahrheit aufzeigen soll. Er bedeutet: Es ist der Weisheit
letzter Schluss, dass die Wahrheit nicht zu finden ist. Wenn das
so waére, so hatte man ja damit die Wahrheit gefunden und
diese Aussage ware falsch.

Eine bessere Aussage zur Wahrheit kenne ich von John D.
Barrow, der sagt: «Wir wissen nicht, wie weit entfernt wir von
der Wahrheit liegen.» Denn damit lassen wir die Frage der
Erreichbarkeit der Wahrheit offen, was der realistischen Be-
wertung von dieser Frage viel néher kommt. Denn wir wissen

frei denken. 212015



weder wann wir die Wahrheit erlangen noch ob wir sie wirklich
haben, selbst wenn alle unsere Sinne sowie die aller auf dieser
Erde lebenden Geister sie fur erreicht empfinden. Es wére uns
auch dann nicht méglich zu entscheiden, ob wir in unserer
Konstellation als wahrnehmende Spezies wirklich alle Aspekte
der Wahrnehmungsméglichkeiten in uns vereinen, um einen
Entscheid fur deren Richtigkeit zu treffen. Das zeigt, dass der
eingangs zitierte Satz, «wir werden die Wahrheit nie finden»,
nicht daran scheitert, dass unser Wahrnehmungsvermégen
nicht doch letztlich die Wahrheit finden kdénnte, sondern
daran, dass wir schlicht nicht wissen, ob wir in einem solchen
Fall wirklich alle geistigen Voraussetzungen besitzen, um das
Uberhaupt beurteilen zu konnen. Das wirde bedeuten, dass
wir nicht sagen konnen, wir werden die Wahrheit nie finden,
sondern nur, dass wir es nicht einschatzen kénnten, wenn wir
sie gefunden hatten.

Da bleibt uns nichts anderes Gbrig, als die Vorlaufigkeit unse-
rer als Wahrheit empfundenen Gewissheiten anzuerkennen.
Das bedeutet aber auch, dass es Wahrheiten gibt, die eine
Gemeinschaft als richtig halt, aber genauso gleichberechtigt
solche, die ein einzelnes Wesen fir richtig halt. Am Ende sind
sie lllusion, weil sie im Nichts keine Bedeutung mehr haben,
weil es sie schlicht nicht mehr gibt. Das sieht danach aus, als
ware das ein verniinftiger, unserem Beobachtungsvermogen
genagender Erkenntnisschluss, welcher wirklich wahr ist. Aber
auch er wird im Nichts nicht einmal mehrim Ansatz formuliert,
womit auch er also keine Rolle mehr spielt.

Die aufgeldste Wissenssicherheit

Diese doch als Realitédt erscheinende Tatsache hat nun zur
Folge, dass die Menschen entweder in irgendeinen nicht zu
Ende gedachten Glauben fllichten oder sich von der Erkennt-
nisbemuhung bezaglichihrer Existenz verabschieden. Wahrend
die in den religiésen Glauben Gefllichteten weiterhin rund um
ihren Glauben dessen Existenzberechtigung verteidigen, haben
die Sakularen oft die Tendenz, im Alltag diese Seinswahrneh-
mung zu geniessen und so das Leben méglichst angenehm
zu gestalten. Ganz sicher aber beteiligen sie sich nicht mehr
systematisch an der Seinsfrage. Beide Wahrnehmungsformen
verabschieden sich jedoch nicht selten von der Méglichkeit,
aktuellere wissenschaftliche Informationen Gber die Ursachen
der Existenz zu erfahren. Weil ja nach heutigem Wissen auch
diese uns bei der endgultigen Wahrheitsfindung einstweilen
nichtweiterhelfen konnen, istdas kein schlechtes Lebensmodell.
Da bleibt nur die Frage, was wir die nachsten fanf Milliarden
Jahre, die uns kosmologisch noch zur Verfagung stehen, im
gelebten Hedonismus noch an Wahrnehmungssteigerung
erzielen kénnen.

Wahrheit und Bewusstsein

Wahrheitisteng verkntipftmitder Frage nach dem Bewusstsein.
Man kann sagen, dass diese Frage nach der Wahrheit erst beim
Erreichen einer bestimmten Wahrnehmungsféahigkeit eintritt.
Vorherige Stufen reflektiver Wahrnehmung, die einzig zu Kor-
rekturen eigener Handlungen fiihren, beinhalten diese Frage
nicht. Sie sind in der Regel reaktiv auf Erfolg oder Misserfolg
ausgerichtet. Das kénnte auch als ein Kriterium zur Definition
von menschlichem Bewusstsein gelten. Man kann davon aus-
gehen, dass Tiere z. B. auch nicht auf die Idee kdmen, ihren
Artgenossen, geschweige denn anderen Arten, ihre Wahrneh-
mungsmethodik aufzuzwingen. Umdasals Bediirfnis zu haben,
braucht es eine bestimmte Qualitat von Bewusstsein. Das fihrt
uns zur Feststellung, dass es mindestens ein Bewusstsein, wie
es der Mensch hat, braucht, um uns allenfalls dazu zu fuhren,
anderen Individuen durch psychische und oder physische Gewalt
eine Wahrheit aufzuzwingen.

Dabei kommen wir wieder eng an die Frage, warum der
Mensch so etwas tut. Ein sehr wichtiges Kriterium solchen
Verhaltens ist die mit unserem Bewusstsein einhergehende

frei denken. 212015

Philosophie & Kunst | 9

eingebrochene Daseinssicherheit. Das fluhrt psychisch zum
Bedurfnis, Stabilitaten in der Natur zu finden. Da die aber
nie ohne Verdnderungsneigung zu haben sind, versucht das
der Mensch mit abstrakten Vorstellungen zu erreichen. Weil
aber auch diese nur schwer den gewinschten Effekt flr die
Daseinssicherheit hergeben, muss er sich Zwangsvorstellungen
aneignen, die dieses Manko kompensieren kénnen, wie zum
Beispiel eine Nahtodvorstellung etc.

Das menschliche Bewusstsein ist also, wie ersichtlich, fur die
Wahrheitsfrage verantwortlich. Weil er offenbar alleine mit
diesem Bedurfnis dasteht, hat der Mensch in der Folge als Indi-
viduumein Problem, wann eine gefundene Wahrheit alssolche
Gultigkeit hat. Fur viele ist es schwer, eine einmal gefundene
Wahrheit vollig alleine zu vertreten, weil ihnen schlicht die
Sicherheit autonomer Wahrnehmung abgeht. Dann neigen sie
dazu, andere mitihremWissen zu bedrangen. Wenn gentigend
Gleichgesinnte zusammen sind, beginnen sie ihre wackelige
Uberzeugung mit psychischem oder physischem Druck anderen
aufzuzwingen. Das kann auch elegant mit sozialer Achtung
bewirkt werden, welche bis hin zur Verhinderung der Nah-
rungsbeschaffung getrieben werden kann.

Aus diesen Ausflihrungen geht hervor, dass aufgrund der nicht
verifizierbaren Eigenschaft der Wahrheit diese als beliebige
Wahrnehmungseigenschaft aufgefasst werden kann.

Wie definiert sich die Wahrheit?

Soviel ich weiss, stammt dieses Wort von Vertrauen ab. Al-
leine diese Wurzel zeigt auf, wie Wahrheit zu verstehen ist.
Wahrheit ist also nicht eine unumstossliche Fixierung realer
Zusténde, sondern hat eigentlich mit Glaubwurdigkeit zu
tun. Das bestétigt die eingangs gemachten Ausserungen zur
Wahrheit. Dabei steht uns frei, welchen der uns erscheinen-
den dynamischen Ablédufen, seien sie physisch oder psychisch,
wir Vertrauen schenken wollen. Hier wird ersichtlich, dass wir
getrosten Mutes unsere Bewertungen der Natur und wie sie
funktioniert unserem eigenen Subjekt Uberlassen kénnen. Es
steht uns auch frei, unsere Wahrnehmung, auch wenn sie sich
nicht mit dem Geschehen bei anderen Mitmenschen deckt,
weiter als die Richtigen zu erachten. Es gibt nicht einmal ein
Wahrheitsgesetz, das verbieten wirde, unsere Ansichten an-
deren aufzuzwingen. Erst soziale Kriterien kénnen bewirken,
dass das aber nicht der optimale Weg ist.

Die Wissenschaft

Wie die Geschichte des Bewusstseins zeigt, haben immer wie-
der Denker richtige Schlsse aus den Geschehnissen der Natur
gezogen. Fur uns besonders interessant sind naturlich die Ato-
misten aus Abdera und Milet um 300 vor unserer Zeitrechnung.
Héatte man ihren Theorien mehr Beachtung geschenkt, ware
uns vielleicht einiges an Irrschllssen erspart geblieben. Auch
die Beschaffenheit der Erde war langst durch Beobachtungen
kein Geheimnis mehr. Leider haben die Subjektivisten wie
Aristoteles offenbar den damals herrschenden Winschen, wie
die Welt sein soll, mehr entsprochen. Das hat naturlich einen
einfachen Grund. Damalswaren die Empiriker nichtin der Lage,
ihre Thesen zu beweisen. Damit sind wir beim Wahrheitskri-
terium angelangt.

Was unsbleibt, um Wahrheiten zu erhalten, sind mit Experimen-
ten wiederholbare Kriterien zu eruieren. Dabei bleiben noch
genug subjektive Kriterien Gbrig wie z.B. ob das Experiment
nichtdenWinschen des Experimentierenden angepasstistund,
ob die Interpretation folgerichtig ist etc. Um das zu erfahren,
gibt es die Falsifizierung, welche durch Gegenargumente
versucht, die Ergebnisse zu hinterfragen. Das ist die einzige
Methode, umein Minimum an Wahrscheinlichkeit zu erreichen.
Deshalb bleibt am Schluss nur die Feststellung Ubrig, dass
selbst wenn wir die Wahrheit wissten, wir nicht wissten, ob
es die Wahrheit ist. Nicht einmal, ob sie wirklich einst im Nichts
verschwindet. B



	"Wahrheit"

