
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 98 (2015)

Heft: 2

Artikel: "Wahrheit"

Autor: Zaugg, Roset

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RosetZaugg

«Wahrheit»
Es gibt keine Wahrheit. Nicht, dass es keine Wahrheit gibt,
aber sie verschwindet dereinst im Nichts.

Diese These erscheint im ersten Augenblick ein Paradoxon
zu sein, ist es aber nicht, weil die Aussage sich als Zeitpfeil
entwickelt. Denn, was wir wahrnehmen ist eine Vorstufe zu
dem, was darauf folgt und alles, was wir wahrnehmen, kann
in irgendeiner Weise Wahrheitsgehalt haben, aber immer nur
temporär. Da aber die Situation im Nichts keiner begrifflichen
Festlegung mehr bedarf, ist dort auch der Begriff Wahrheit,
im Sinne etwa von «das Nichts ist die Wahrheit» nicht sinnvoll.
Denn wo nichts ist, kann es keine Klassifizierung geben.
Das hat auch Vorteile im Umgang mit der Frage nach der
Wahrheit. Denn immerhin hat diese These den Vorteil, dass
die als Wahrheit erscheinenden Aspekte nicht mehr mit dem
Streben nach absoluter Gewissheit getätigt werden müssen,
sondern dadurch jede nur erdenkliche subjektive wie
augenscheinlich auch objektive Wahrheitserkenntnis als solche
gelten lassen kann. Denn sie muss nicht mehr den gesamten
gesellschaftlichen Konsens mit einbeziehen und kann dadurch
den Wahrheitsbegriff getrost dem Individuum überlassen.
Andersherum sollen einzelne Wahrheitsvorstellungen nicht
mehr Andersdenkenden aufgezwungen werden, weil sie ja
nur Vorläufigkeitscharakter haben.

Wie sieht das in der Praxis aus?

Eines unserer destruktiven Gefühle ist das Bedürfnis, unsere
Wahrheit erst als solche bestätigt zu sehen, wenn andere mehr
oder weniger sanft unsere Überzeugung übernehmen. Das hat
natürlich direkt mit unserem Selbstbewusstsein zu tun. Nur wer
seinen eigenen Sinnen, inklusive Zweifel, traut, ist in der Lage,
ohne inflationären Verlust des Selbstbewusstseins Wahrheiten
als das zu ertragen, was sie sind: die eigene Interpretationen
des Wahrgenommenen.
Insbesondere die Naturwissenschaften haben aber derart
gut gearbeitet, dass wir heute wissen können, dass unsere
Bemühung um das Finden der Wahrheit sich wohl nur schwer
erfüllen lässt. Denn sie wird, wie eingangs definiert, im Nichts
verlaufen. Jeder physikalisch oder kosmologisch Gebildete ist
sich dessen sicher und schliesst, nicht selten gerade wegen
dieses Wissens, seine Bestrebung nach Wahrheitssuche ab.
Diese Aussage ist natürlich pauschalisierend. Doch die Wirkung
dieses Denkmodells ist derart stark, dass es scheint, als gäbe
es nur wenige Personen, die sich trotz dieses Wissens für die
möglichen Erweiterungen der Erkenntnis interessieren. Damit
meine ich besonders die Frage nach dem Ursprung des Daseins
und nicht die allgemein auf Hochtouren laufende biologische
wie technische Forschung.
Ich verwende den Begriff «Wahrheit» ganz bewusst, selbstwenn
er als abgegriffen gilt. Denn nach wie vor ist unser einziges
Bestreben die Suche nach der Wahrheit, ob wir das zugeben
oder nicht. Selbst wer z. B. sagt, es gebe keine Wahrheit, strebt
mit dieser ErkenntnisWissenssicherheit an. Wissenssicherheit ist
das synonym für Wahrheit. Selbst die abgetakelte Formulierung,
es gebe viele Wahrheiten, ist letztlich nichts anderes, als diese
vielen Wahrheiten auf einen einzigen Nenner zu fokussieren.
Als Jean-Paul Sartre seine Existenzphilosophie entwickelte,
hatte er noch keine Ahnung davon, dass etwa fünfzig Jahre
später der praktische Beweis für seine Beobachtungen durch
die Wissenschaft geliefert wird: Wir sind nicht mehr in der Lage,
eineobjektive Wirklichkeit zu beweisen. Nebst derwissenschaft-
lichen Unmöglichkeit, Endgültiges zu präsentieren, ist es auch
Sartres Postu lat, dass wir n icht ei nmal wissen, ob wi r so objektiv
existieren, wie wir glauben, es zu tun. Wissen wir wirklich, dass
das, was wir als Realität erleben, nicht ein Gaukelbild ist? Es

geht so weit, dass wir selbst unsere Existenz als Illusion definieren

können, ohne den geringsten Beweis für das Gegenteil zu

Physiker und Kosmologe am Tellerrand auf Inspirationen wartend
Bild Nr. 535/14, Grösse 70x94cm, ©Roset, www.roset.ch

haben. Alles, was wir um uns wahrnehmen, könnte gerade so
gut eine Täuschung durch unsere energetische Konstellation
sein. In Carlo Castanedas «Don Juan» sagt dieser zum Autor,
dass er ja die Menschen, die an ihm vorbeigehen, nicht anfasst
und somit nicht sagen kann, ob diese Wirklichkeit sind.
Es ist also nicht nur die Tatsache, welche die Elementarteilchenphysik

uns seit Heisenberg aufgedeckt hat, nämlich, dass es
eine Illusion ist zu meinen, es gebe einerseits etwas Festes und
andererseits etwas Filigranesaus unterschiedlichen Substanzen.
Nicht einmal unser Bewusstsein selbst ist in der Lage zu beweisen,
dass es wirklich existiert. Das bringt uns in die unangenehme
Situation, dass, so wie alles angezweifelt werden kann, auch
alles behauptetwerden kann, ohne dass wir ein objektiv
schlagfertiges Argument in der Hand haben, um dagegenzuhalten.
Die einzigefür die Gesellschaft nachvollziehbare Realität ist das
wiederholbare Experiment und dessen Messdaten. Aber selbst
dieses lässt sehr oft Interpretationsspielraum offen. Doch als
Basis ist d iese Methode am sichersten, weil jeder, was gemessen
wurde, nachvollziehen kann.
Wir sind heute so weit, dass der hartnäckigste Beweis, den wir
haben, derjenige ist, dass es möglicherweise keine endgültigen
Beweise zu geben scheint. Selbst das darf man nur als
Möglichkeit zur Kenntnis nehmen.

Weiteres Sinnieren zum Thema Wahrheit
«Wir werden die Wahrheit nie finden.» Dieser unbedachte Satz
wird oft gebraucht, wenn sich Vorstellungen über die Beschaffung

der Welt in Diskussionen ins Uferlose entwickeln. Dabei ist
gerade dieser Satz in diesem Zusammenhang derjenige, der die
letzte Wahrheit aufzeigen soll. Er bedeutet: Es ist der Weisheit
letzter Schluss, dass die Wahrheit nicht zu finden ist. Wenn das
so wäre, so hätte man ja damit die Wahrheit gefunden und
diese Aussage wäre falsch.

Eine bessere Aussage zur Wahrheit kenne ich von John D.

Barrow, der sagt: «Wir wissen nicht, wie weit entfernt wir von
der Wahrheit liegen.» Denn damit lassen wir die Frage der
Erreichbarkeit der Wahrheit offen, was der realistischen
Bewertung von dieser Frage viel näher kommt. Denn wir wissen

frei denken. 2 I 2015



Philosophie & Kunst I 9

weder wann wir die Wahrheit erlangen noch ob wir sie wirklich
haben, selbst wenn alle unsere Sinne sowie die aller auf dieser
Erde lebenden Geister sie für erreicht empfinden. Es wäre uns
auch dann nicht möglich zu entscheiden, ob wir in unserer
Konstellation als wahrnehmende Spezies wirklich alle Aspekte
der Wahrnehmungsmöglichkeiten in uns vereinen, um einen
Entscheid für deren Richtigkeit zu treffen. Das zeigt, dass der
eingangs zitierte Satz, «wir werden die Wahrheit nie finden»,
nicht daran scheitert, dass unser Wahrnehmungsvermögen
nicht doch letztlich die Wahrheit finden könnte, sondern
daran, dass wir schlicht nicht wissen, ob wir in einem solchen
Fall wirklich alle geistigen Voraussetzungen besitzen, um das
überhaupt beurteilen zu können. Das würde bedeuten, dass
wir nicht sagen können, wir werden die Wahrheit nie finden,
sondern nur, dass wir es nicht einschätzen könnten, wenn wir
sie gefunden hätten.
Da bleibt uns nichts anderes übrig, als die Vorläufigkeit unserer

als Wahrheit empfundenen Gewissheiten anzuerkennen.
Das bedeutet aber auch, dass es Wahrheiten gibt, die eine
Gemeinschaft als richtig hält, aber genauso gleichberechtigt
solche, die ein einzelnes Wesen für richtig hält. Am Ende sind
sie Illusion, weil sie im Nichts keine Bedeutung mehr haben,
weil es sie schlicht nicht mehr gibt. Das sieht danach aus, als
wäre das ein vernünftiger, unserem Beobachtungsvermögen
genügender Erkenntnisschluss, welcher wirklich wahr ist. Aber
auch er wird im Nichts nicht einmal mehr im Ansatz formuliert,
womit auch er also keine Rolle mehr spielt.

Die aufgelöste Wissenssicherheit
Diese doch als Realität erscheinende Tatsache hat nun zur
Folge, dass die Menschen entweder in irgendeinen nicht zu
Ende gedachten Glauben flüchten oder sich von der
Erkenntnisbemühung bezüglich ihrer Existenz verabschieden. Während
die in den religiösen Glauben Geflüchteten weiterhin rund um
ihren Glauben dessen Existenzberechtigung verteidigen, haben
die Säkularen oft die Tendenz, im Alltag diese Seinswahrnehmung

zu geniessen und so das Leben möglichst angenehm
zu gestalten. Ganz sicher aber beteiligen sie sich nicht mehr
systematisch an der Seinsfrage. Beide Wahrnehmungsformen
verabschieden sich jedoch nicht selten von der Möglichkeit,
aktuellere wissenschaftliche Informationen über die Ursachen
der Existenz zu erfahren. Weil ja nach heutigem Wissen auch
diese uns bei der endgültigen Wahrheitsfindung einstweilen
nichtweiterhelfen können, ist das kein schlechtes Lebensmodell.
Da bleibt nur die Frage, was wir die nächsten fünf Milliarden
Jahre, die uns kosmologisch noch zur Verfügung stehen, im
gelebten Hedonismus noch an Wahrnehmungssteigerung
erzielen können.

Wahrheit und Bewusstsein

Wahrheit ist eng verknüpft mit der Frage nachdem Bewusstsein.
Man kann sagen, dass diese Frage nach der Wahrheiterst beim
Erreichen einer bestimmten Wahrnehmungsfähigkeit eintritt.
Vorherige Stufen reflektiver Wahrnehmung, die einzig zu
Korrekturen eigener Handlungen führen, beinhalten diese Frage
nicht. Sie sind in der Regel reaktiv auf Erfolg oder Misserfolg
ausgerichtet. Das könnte auch als ein Kriterium zur Definition
von menschlichem Bewusstsein gelten. Man kann davon
ausgehen, dass Tiere z. B. auch nicht auf die Idee kämen, ihren
Artgenossen, geschweige denn anderen Arten, ihre Wahrneh-
mungsmethodikaufzuzwingen. Umdasals Bedürfnis zu haben,
braucht es eine bestimmte Qualität von Bewusstsein. Das führt
uns zur Feststellung, dass es mindestens ein Bewusstsein, wie
es der Mensch hat, braucht, um uns allenfalls dazu zu führen,
anderen Individuen durch psychische und oder physische Gewalt
eine Wahrheit aufzuzwingen.
Dabei kommen wir wieder eng an die Frage, warum der
Mensch so etwas tut. Ein sehr wichtiges Kriterium solchen
Verhaltens ist die mit unserem Bewusstsein einhergehende

eingebrochene Daseinssicherheit. Das führt psychisch zum
Bedürfnis, Stabilitäten in der Natur zu finden. Da die aber
nie ohne Veränderungsneigung zu haben sind, versucht das
der Mensch mit abstrakten Vorstellungen zu erreichen. Weil
aber auch diese nur schwer den gewünschten Effekt für die
Daseinssicherheit hergeben, muss er sich Zwangsvorstellungen
aneignen, die dieses Manko kompensieren können, wie zum
Beispiel eine Nahtodvorstellung etc.
Das menschliche Bewusstsein ist also, wie ersichtlich, für die
Wahrheitsfrage verantwortlich. Weil er offenbar alleine mit
diesem Bedürfnis dasteht, hat der Mensch in der Folge als
Individuum ein Problem, wann einegefundene Wahrheitals solche
Gültigkeit hat. Für viele ist es schwer, eine einmal gefundene
Wahrheit völlig alleine zu vertreten, weil ihnen schlicht die
Sicherheit autonomer Wahrnehmung abgeht. Dann neigen sie
dazu, andere mit ihrem Wissen zu bedrängen. Wenn genügend
Gleichgesinnte zusammen sind, beginnen sie ihre wackelige
Überzeugung mit psychischem oder physischem Druckanderen
aufzuzwingen. Das kann auch elegant mit sozialer Ächtung
bewirkt werden, welche bis hin zur Verhinderung der
Nahrungsbeschaffung getrieben werden kann.
Aus diesen Ausführungen geht hervor, dass aufgrund der nicht
verifizierbaren Eigenschaft der Wahrheit diese als beliebige
Wahrnehmungseigenschaft aufgefasst werden kann.

Wie definiert sich die Wahrheit?
Soviel ich weiss, stammt dieses Wort von Vertrauen ab.
Alleine diese Wurzel zeigt auf, wie Wahrheit zu verstehen ist.
Wahrheit ist also nicht eine unumstössliche Fixierung realer
Zustände, sondern hat eigentlich mit Glaubwürdigkeit zu
tun. Das bestätigt die eingangs gemachten Äusserungen zur
Wahrheit. Dabei steht uns frei, welchen der uns erscheinenden

dynamischen Abläufen, seien sie physisch oder psychisch,
wir Vertrauen schenken wollen. Hier wird ersichtlich, dass wir
getrosten Mutes unsere Bewertungen der Natur und wie sie
funktioniert unserem eigenen Subjekt überlassen können. Es

steht uns auch frei, unsere Wahrnehmung, auch wenn sie sich
nicht mit dem Geschehen bei anderen Mitmenschen deckt,
weiter als die Richtigen zu erachten. Es gibt nicht einmal ein
Wahrheitsgesetz, das verbieten würde, unsere Ansichten
anderen aufzuzwingen. Erst soziale Kriterien können bewirken,
dass das aber nicht der optimale Weg ist.

Die Wissenschaft

Wie die Geschichte des Bewusstseins zeigt, haben immer wieder

Denker richtige Schlüsse aus den Geschehnissen der Natur
gezogen. Für uns besonders interessant sind natürlich die Ato-
misten aus Abdera und Milet um 300 vor unserer Zeitrechnung.
Hätte man ihren Theorien mehr Beachtung geschenkt, wäre
uns vielleicht einiges an Irrschlüssen erspart geblieben. Auch
die Beschaffenheit der Erde war längst durch Beobachtungen
kein Geheimnis mehr. Leider haben die Subjektivisten wie
Aristoteles offenbar den damals herrschenden Wünschen, wie
die Welt sein soll, mehr entsprochen. Das hat natürlich einen
einfachen Grund. Damals waren die Empiriker nicht in der Lage,
ihre Thesen zu beweisen. Damit sind wir beim Wahrheitskriterium

angelangt.
Was uns bleibt, um Wahrheiten zu erhalten, sind mit Experimenten

wiederholbare Kriterien zu eruieren. Dabei bleiben noch

genug subjektive Kriterien übrig wie z. B. ob das Experiment
nicht den Wünschen des Experimentierenden angepasst ist und,
ob die Interpretation folgerichtig ist etc. Um das zu erfahren,
gibt es die Falsifizierung, welche durch Gegenargumente
versucht, die Ergebnisse zu hinterfragen. Das ist die einzige
Methode, um ein Minimum an Wahrscheinlichkeit zu erreichen.
Deshalb bleibt am Schluss nur die Feststellung übrig, dass
selbst wenn wir die Wahrheit wüssten, wir nicht wüssten, ob
es die Wahrheit ist. Nicht einmal, ob sie wirklich einst im Nichts
verschwindet.

frei denken. 2 I 2015


	"Wahrheit"

