
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 98 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jenseits der Illusionen : über Rationalität und Mystik

Autor: Schmidt-Salomon, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jenseits der Illusionen: über Rationalität und Mystik
Michael Schmidt-Salomon

Auszug aus dem gleichnamigen Vortrag im Rahmen der
«Ouverture spirituelle». Salzburger Festspiele, 24.7.2013. Auf www.giordano-bruno-stiftung.de auch als Audio-Datei abrufbar.

[...] Die psychologische Wahrheit der buddhistischen Lehre vom
«Nicht-Selbst» (Anatta) lässt sich, wie ich meine, recht gut in
einem einzigen Satz zusammenfassen: Wer von seinem Selbst
lassen kann, entwickelt ein gelasseneres Selbst. Gelassenheit hat
nämlich sehr viel mit Gelassenhaben, dem Loslassenkönnen der
Fiktion eines von der Weltabgegrenzten Ichszutun. Daswusste
schon Meister Eckart, dem wir das schöne Wort «Gelassenheit»
in der deutschen Sprache verdanken und der aischristlicher
Mystiker (und Ketzer) zu Erkenntnissen kam, die in erstaunlichem
Masse mit den Ansichten östlicher Mystiker übereinstimmen.
In welchem Verhältnis stehen nun Rationalität und Mystik
zueinander? Wir sind es gewohnt, diese beiden Zugangsweisen
zur Wirklichkeit als Gegensatzpaare zu verstehen. Dem liegt
die Vorstellung zugrunde, dass die rationale Methode darin
besteht, Unterscheidungen vorzunehmen, während Mystikerdas
geheimnisvolle Ganze hinterdiesen Unterscheidungen erfahren.
Ich halte diese Gegenüberstellung für historisch überholt: Denn
gerade die rationale Methode hat in den letzten 200 Jahren
wesentlich dazu beigetragen, klassische Unterscheidungen zu
überwinden und den unaufhebbaren Zusammenhang zwischen
den Dingen sichtbar zu machen. Im Zuge des wissenschaftl ichen
Forschungsprozesses wurden die traditionellen Dualismen von
Subjekt und Objekt, Körper und Geist, Natur und Kultur - und
wenn Sie so wollen: auch zwischen Gott und der Welt - in
fundamentaler Weise aufgehoben. An die Stelle des alten Dualismus

trat ein neuer Monismus-eine rationale Einheitsdeutung
der Welt, die in bemerkenswerter Weise mit der mystischen
Einheitserfahrung korrespondiert.
Die Wissenschaft, meine Damen und Herren, ist heute in der
Lage, eben jene unauflösliche Verbindung des Teils mit dem
Ganzen zu erklären, die der Mystiker in seiner Verschmelzung
mit dem Kosmos erfährt. Mit anderen Worten: Das Mystische
ist rational geworden und das Rationale mystisch.
So wissen wir heute, dass das«lch»,dasunsso ungeheuer wichtig
erscheint, bloss ein virtuelles Theaterstück ist, das von einem
blumenkohlförmigen Organ in unseren Köpfen inszeniert wird.
Diese Inszenierung ist so überzeugend, weil sie sich im Verlauf
der Evolution als nützliches Instrument für das Überleben des
Individuums in komplexen Gruppen erwiesen hat,weshalbeskein
Wunder ist, dass das, was wir unser «Ich» nennen, wesentlich durch
die Zuschreibungen der Gruppe bestimmt ist, in der wir leben.

Wenn wir nun versuchen, die biologischen Prägungen und
kulturellen Zuschreibungen (oder um es im buddhistischen Jargon
auszudrücken: die «Anhaftungen») von unserem «Ich»
abzuziehen, so entdecken wir, dass dieses «Ich» im Grunde keinen
wirklichen Inhalt hat. Tief in unserem Inneren sind wir weder
gläubig noch ungläubig, weder gebildet noch ungebildet, weder
schön noch hässlich, weder gut noch böse: Wir sind einfach!
Es ist wie bei einer Zwiebel: Wenn wir das Ich schälen, also
Schale für Schale abtragen, was zur Konstruktion dieses speziellen

Selbst geführt hat, bleibt von der virtuellen Inszenierung
unseres Egosam Ende nichts übrig. Wenn man diese «produktive
Leere» erfährt (und dies ist das Ziel jeder meditativen Übung!),
so spürt man den Urgrund der eigenen Existenz - und diesem
Urgrund haftet nichts Eigenes, nichts Individuelles mehr an, es
ist ein unbestimmtes und unbestimmbares Etwas, ein Etwas,
das ein jeder von uns mit allen anderen Lebensformen auf der
Erde teilt, nämlich das Leben selbst.

Der Staffellauf des Lebens und die «Reinkarnation der Atome»
Die Evolutionsbiologie hat gezeigt, dass der Staffellauf des
Lebens seit seinem Start auf unserem Planeten niemals abgerissen

ist. Macht man sich die ungeheuren Dimensionen dieses

Staffellaufs bewusst, so entdeckt man, dass die wissenschaftliche

Welterklärung einen mystischen Gehalt besitzt, der jeden
religiösen Schöpfungsmythos übertrifft: Stellen Sie sich nur vor,
wie viele Generationen von Organismen das kostbare Gut des
Lebens weitertransportiert haben, von den Protoorganismen
der Ursuppe über die ersten Fische, Amphibien, Säugetiere,
Affen, über unzählige Generationen von Menschenartigen und
Menschen, bis es letztlich zu Ihnen gelangte! Wir sind nicht nur
allesamt miteinander verwandt, weil wir aus der gleichen
Ursuppe stammen, wir sind im wahrsten Sinne des Wortes «eins»,
denn jeder von uns trägt denselben vier Milliarden Jahre alten
«Lebenskeim» in sich.

Und damit nicht genug, schliesslich sind wir nicht nur mit der
Welt des Lebendigen verbunden. Jeder von uns besteht, so lehrt
die moderne Physik, aus mehr als 1027 Atomen, die seit etwa
13,7 Milliarden Jahren alle erdenklichen Formen von Materie
hervorbringen. Bevor diese Atome sich in Ihnen, meine Damen
und Herren, verein igten, bildeten sie intergalaktische Gaswolken
und Sterne, Felsen, Vulkane, Ozeane. Sie waren Bestandteile von
Insektenflügeln, Fischkiemen, Dinosauriermägen und natürlich
auch von unzähligen menschlichen Lebewesen.

Auf atomarer Ebene, so könnte man sagen, gibt es tatsächlich

so etwas wie «Reinkarnation»: Die Atome, die einst dem
historischen Buddha, dem historischen Jesus oder Mohammed
Gestalt gaben, sind nicht nur bis heute erhalten geblieben, viele
Millionen dieser «Buddha-, Jesus- oder Mohammed-Atome»
befinden sich jetzt, in diesem Moment, in unveränderter Form
in Ihren Händen, Füssen, Beinen oder inneren Organen. Insofern

ist jeder Mensch, aber natürlich auch jeder Hai oder jede
Spitzmaus, ein «ökumenisches Religionsstiftertreffen».
Die Atome, die Ihre jetzige Gestaltbilden, werden selbstverständlich

auch nach Ihrem Tod fortexistieren. Sie werden überstehen,
was kein irdisches Lebewesen überstehen kann, nämlich, dass
sich die Erde in den nächsten zwei Milliarden Jahren in einen
Wüstenplaneten und die Sonne sich allmählich in einen Roten
Riesen verwandelt. Nach dem Tod unserer Sonne werden die
Atome, die Ihr jetziges Sein ermöglichen, an der Bildung neuer
Gaswolken, neuerSonnen, neuer Planeten beteiligt sein, ja
vielleicht sogar werden einige Atome, die sich gerade jetzt in Ihrer
rechten Hand befinden, in einer weit entfernten Zukunft auf
einem weit entfernten, noch gar nicht geborenen Planeten, die
Gestalt einer neuen intelligenten Spezies mit hervorbringen, die
über das Wunder des Universums ebenso wird staunen können,
wie wir es heute tun.

Sinn und Geschmack fürs Unendliche

Friedrich Schleiermacher definierte die Religion einmal als «Sinn
und Geschmack fürs Unendliche». Ich frage Sie: Gibt es irgendeine
Erzählung in irgendeiner Religion, die dem Unendlichen so nahe
kommt wie die rationale Erhellung der Sachverhalte im Rahmen
der Kosmologie, Evolutionsbiologie oder Hirnforschung?
Im Anschluss an Max Weber behaupten zwar viele, dass der
wissenschaftliche RationalisierungsprozessdieWeltentzaubert
habe, doch das ist nur die halbe Wahrheit: Tatsächlich nämlich
hat die Wissenschaft nur den fa Ischen Zauber, etwa den G lauben
an magische Kräfte, an menschenähnliche Götter und Dämonen,
entkräftet. Im Gegenzug jedoch legte sie einen sehr viel tieferen
Zauber frei, nämlich die unendlichen Dimensionen eines
Universums, das um ein Vielfaches geheimnisvoller, mystischer ist,
als es sich sämtliche Religionsstifter haben vorstellen können.
Werdiese unendlichen Dimensionen nicht nur intellektuell begriffen

hat, sondern auch die Tiefe und Erhabenheitspürt, die in dieser
Weltsicht liegt, derentwickelteine besondere Form von » S.8

frei denken. 4 I 2013



8 I Nachgedacht

Mysterium «Tod»

Alle Lebewesen (inklusive Pflanzen) auf unserem Planeten sind
sterblich und demnach vom ersten Tag des irdischen Daseins
an dem Zerfall und Untergang geweiht..
Wenn man sich mit den Vorgängen und den Zyklen in der Natur
auseinandersetzt, dann stellt man fest, dasstrotz medizinischem
Fortschritt die Sterblichkeit von Zellen und damit von ganzen
Lebewesen nichtverhindertwerden kann. Auch wenneseinmal
gelingen sollte, durch Stammzellen lebensverlängerte Organe
und Gewebe zu entwickeln, dann ist unser Leben immer noch
durch andere Umwelteinflüsse gefährdet: etwa durch Unfälle,
Krankheiten, Verbrechen, Naturkatastrophen etc.

So oder so, wir müssen uns damit abfinden, dass das Leben
nicht nur meistens, sondern immer tödlich enden wird. Obwohl
die Menschheit schon immer, also auch in der Vergangenheit,
alles versucht hat, um unsterblich zu werden, hat bisher noch
keiner überlebt. Der Tod holt alle, unabhängig vom sozialen
Stand, er macht keinen Unterschied zwischen Arm oder Reich
noch zwischen den Ethnien oder Religionen.
Es ist möglich, dass ein altes, krankes Tier sich bewusst wird,
dass es sterben muss, aber es wird sich sicher nicht schon Zeit
seines Lebens darüber Gedanken machen, denn es hat im
Gegensatz zu uns Menschen nicht die Fähigkeit, vernetzt zu
denken. Praktisch alle Tiere leben im Hierund Jetzt und folgen
einzig ihrem Instinkt.

Wir Menschen sind wohl auf diesem Planeten die einzigen
Geschöpfe, die sich ihrer Existenz bewusst sind, da sie wie erwähnt
vernetzt denken können und sich damit Gedanken machen
können über den Sinn des Lebens. Dieses höhere Bewusstsein
ist für den Menschen Segen und Fluch zugleich.
Je mehr wir über den Sinn des Lebens nachdenken, desto mehr
scheint uns diese irdische Existenz sinnlos, da sie meist von
Mühsal und vielen Schicksalsschlägen und wenigen
Glücksmomenten geprägt ist. Darum hoffen die meisten Menschen

auf ein Leben in einem Jenseits, wo es kein Leid und keine
Existenzängste mehr gibt.
Dass mit dem Tod einfach alles zu Ende ist, das kann und will der
Mensch nicht akzeptieren und ist auch für einen gutgläubigen
wie rational denkenden Menschen einfach unfassbar. Darum
klammert sich der Mensch an jede Verheissung von Religionen
oder Esoterikern, die ihm unsterbliches Seelen heil versprechen.
Damit ist die entscheidende Frage gestellt: Hat der Mensch (im
Gegensatzzum Tier) wirklich ei ne unsterbliche Seele? Wenn wir
rational denken und die Evolutionslehre wirklich stimmt, dann
haben wir ebenso wie dieTiere keine Seele, ausserwir gestehen
auch allen Tieren eine solche zu. Und wenn wir auch wirklich
eine Seele von Gott im Laufe der Evolution verpasst erhalten
hätten, dann müsstesie mindestens drei Eigenschaften haben:
1. Die Seele müsste unsere Identität gespeichert haben (wie
eine Identitätskarte).
2. Die Seele müsste eine Wahrnehmung haben. Sie müsste also
erkennen können, wo sie sich befindet, also z. B. im Himmel
oder in der Hölle. Diese Wahrnehmung ersetzt die fünf
Sinnesorgane, die sie mit dem sterblichen Körper auf der Erde
zurückgelassen hat.

3. Zudem müsste die Seele ein Bewusstsein haben, damit sie
sich an das irdische Leben erinnern kann und sich auch bewusst
wird, warum sie im Himmel oder in der Hölle gelandet ist.

Die Seele wäre demnach, um es mit einem modernen
Fachausdruck zu beschreiben, wie ein Computerchip, auf dem alle
wesentlichen Daten gespeichert sind und der zudem seine
Umgebung wahrnehmen kann. Da ein Jenseits (trotz
Nahtoderfahrungen) noch nie schlüssig belegt werden konnte, wird
der Tod für immer ein Mysterium bleiben.
Fazit: Tatsache ist, dass wir alle früher oder später sterben
müssen. Ob wir tatsächlich eine unsterbliche Seele haben, das
werden wir nie ergründen können, denn nicht einmal Jesus hat
uns nach seiner angeblichen Auferstehung einen entsprechenden

Hinweis gegeben. Ronald Wild

Seite 7 » Jenseits der Illusionen: über Rationalität und Mystik

«Religiosität», die mit den traditionellen Religionen schwerlich
in Einklang zu bringen ist. Es ist eben jene Form von Religiosität,
von der schon Giordano Bruno, Spinoza und Einstein sprachen.

Um diese «Einsteinische Religiosität» vom traditionellen
Offenbarungsglauben abzugrenzen, wird häufig der Begriff
«Spiritualität» benutzt, was allerdings keine besonders glückliche
Bezeichnung ist, da «Spiritualität» von der Wortbedeutung
her (spiritus Geist, Hauch) einen Körper-Geist-Dualismus
nahelegt, den die monistische, rational-mystische Weltsicht längst
überwunden hat. In Ermangelung eines besseren allgemeinverständlichen

Begriffs möchte ich dennoch dasWort «Spiritualität»
verwenden, um jene neue Form von Religiosität zu bezeichnen,
von der ich meine, dass sie - vor allem hier in Europa - künftig
immer stärker an die Stelle des alten Glaubens treten wird.
Mein Stiftungskollege, der Mainzer Neurophilosoph Thomas
Metzinger, hat unlängst in einem sehr lesenswerten Artikel
dargelegt, dass Spiritualität und rationales Denken bzw.
Forschen von einer gemeinsamen «intellektuellen Tugend»
getragen werden, nämlich dem Streben nach «intellektueller
Redlichkeit». Rationale Denker und spirituelle Menschen (die
sich nicht nur alssolche bezeichnen) eint, so Metzinger, der Wil le

«zur bedingungslosen Wahrhaftigkeit und Aufrichtigkeit sich
selbst gegenüber». Sie wollen sich nicht von Illusionen blenden
lassen, nicht einfach glauben, was man schon immer geglaubt
hat, sondern die kulturellen Vorurteile beiseiteschieben, die
den Blick auf die Wirklichkeit behindern.
Solche Menschen finden in den traditionellen Religionen häufig
keine überzeugenden Antworten mehr-wasauch nicht verwunderlich

ist: Zwar sind die Religionen kulturelle Schatzkammern

der Menschheit, in denen man noch immer vieles finden kann,
was bedenkenswert ist, aber summa summarum sind sie Relikte
einer lange überwundenen Kulturstufe der Menschheit. Statt
also weiterhin so zu tun, als könnten wir Dinge glauben, von
denen wir wissen, dass sie niemals eintreten werden, sollten wir
den Tatsachen ins Auge sehen, auch wenn dies für den einen
oder anderen schmerzhaft sein sollte.

Wir sollten endlich akzeptieren, dass der Mensch nicht die Krone
der Schöpfung ist, sondern bloss der Neandertaler von morgen,
eine vorübergehende Randerscheinung in einem unendlichen
Universum, das noch lange nach dem Ende unserer Spezies
fortbestehen wird. Ich weiss, dass viele Angst davor haben, sich
mit dieser Perspektive zu konfrontieren, aber gerade sie enthält
eine tiefe existenzielle Wahrheit, die wir in unserem eigenen
Interesse berücksichtigen sollten: Denn gerade, weil das Leben
endlich ist, ist es so unendlich kostbar.

Würden wir den Mut aufbringen, unsere selbstverliebten
Illusionen bezüglich unserer Stellung im Kosmos aufzugeben, so
würden wir nicht nur Rationalität und Mystik besser miteinander
verbinden können, wir wären vielleicht auch dazu in der Lage,
das Trennende zu überwinden, das immer wieder zu einem Clash
der Kulturen führt. Jedenfalls wäre, so meine ich, schon viel für
die Utopie eines dauerhaften Friedens unter den Menschen
gewonnen, wenn wir uns künftig nicht mehr vorrangig als Juden,
Christen, Muslime, Hindus, Buddhisten oder Atheisten wahrnehmen

würden, sondern als gleichberechtigte Mitglieder einer zur
Selbstüberschätzung neigenden affenartigen Spezies, die mit
ihrem kleinen blauen Planeten am Rande der Milchstrasse sehr
viel behutsamer umgehen sollte, als sie es bislang getan hat.

frei denken. 4 I 2013


	Jenseits der Illusionen : über Rationalität und Mystik

