Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 97 (2012)
Heft: 3
Artikel: "Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen"
Autor: Meier-Seethaler, Carola
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1090818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3

S Carola Meier-Seethaler
= =
-~

i
-

=~

«Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen»

Motto des 6. Essay-Wettbewerbs der Berner Zeitung Bund war ein Zitat des britischen Schriftstellers Julian Barnes: «ich glau-
be nicht an Gott, aber ich vermisse ihn.» Uber 200 Beitrige wurden eingereicht, darunter auch einer der Berner Philosophin
und Psychologin Carola Meier-Seethaler, die den Freidenkern von ihren Vortragen zum Thema «A-theistische Spiritualitédt» im
Jubildumsjahr 2008 bestens bekannt ist. Sie hat uns ihren Essay zum Abdruck iiberlassen.

Die Gretchenfrage, wie wir sie aus Goethes Faust kennen,
wurde nicht erst in der européischen Aufklarung des 18.
Jahrhunderts gestellt. Sie ist viel alter und markiert seit der
Antike die Grenze zwischen Wissen und Glauben. Verblassten
die griechischen Gotter unter dem naturwissenschaftlichen
Blick eines Demokrit (460-371 v.u.Z.) und Epikur (342-271
v.u.Z.), so erklarten die Sophisten als Erste die Gottesbilder zu
menschlichen Wunschbildern.

Damit war bereits das Thema der «Gottesbeweise» bezie-
hungsweise deren Vergeblichkeit aufgeworfen, ein Diskurs,
der Theologen und Philosophen im gesamten Mittelalter und
in der Neuzeit bis Kant in Atem hielt. Aber auch nachdem mit
der Kritik der reinen Vernunft die metaphysische Spekulation
far immer ad acta gelegt schien, und Darwins Evolutionslehre
der Vorstellung einer planvollen Schépfung die Basis entzogen
hatte, stand die Gretchenfrage noch immer im Raum.

Diese Hartnackigkeit wird dann plausibel, wenn wir bedenken,
dass hinter der Frage nach Gott noch ein zweites, dringendes
Erkenntnisbedtrfnis steht. Neben der Frage nach der Entste-
hung des Universums ist es die Frage nach dem Sinn des Lebens
als Ganzem und dem der Menschen im Besonderen. Hatte flr
das erste Problem der «kosmologische Gottesbeweis» eine
scheinbare Losung gefunden, aber mit den Errungenschaften
von Astrophysik und Evolutionsbiologie an Glaubwurdigkeit
verloren, so konnte er zur Not mit dem Hinweis auf eine erste
Ursache formal aufrechterhalten werden.(Dieswurde mitdem
«Deismus» versucht, indem man den Ablauf des Weltgesche-
hens seiner Eigengesetzlichkeit tUberliess und Gott nur noch
als dessen Initiator auffasste).

Hingegen blieb der praktische oder moralische Gottesbeweis
deshalb so unabweisbar auf der Agenda der religionsphiloso-
phischen Diskussion, weil mit ihm die Sinnfrage auf Gedeih
und Verderben verknipft schien. Selbst Kant (1724 -1804), der
die Motivation zum moralischen Handeln als unabhangig vom
religiosen Glauben erkannte, sah sich dazu gedréangt, Gott und
Unsterblichkeitals rechtmassige Annahme einzurdumen, wenn
auch nur als ein Postulat der praktischen Vernunft.

Dabei war schon vor ihm David Hume (1711-1776), von dem
Kant sagte, er habe ihn aus dem «metaphysischen Schlummer»
geweckt, demmoralischen Gottesbeweis mit prinzipieller Skepis
begegnet. In seinem erst postum veréffentlichten Dialog tber
die natarliche Religion zweifelt einer der Protagonisten am
Bild von der Vollkommenheit Gottes, indem er die schon von
Epikur gestellten Fragen aufgreift, obdie Gottzugeschriebenen
Eigenschaften von Allméachtigkeit und Gate miteinander ver-
einbar seien. Auf die klirzeste Formel gebracht lauten sie: Will
er Ubel verhiiten und kann nicht? Dann ist er nicht allméchtig.
Kann er und will nicht? Dann ist er Gbelwollend. Will er und
kann er es, woher dann das Ubel?

Bis heute bleibt das Theodizeeproblem, das heisst die Recht-
fertigung Gottes angesichts unverschuldeter Leiden, ungelost.
Judische und christliche Theologen weichen ihm aus, indem
sie sich auf die unergrindlichen Ratschllsse Gottes zurick-
ziehen oder ihre Hoffnung auf einen gerechten Ausgleich im
Jenseits setzen. An diesem neuralgischen Punkt scheiden sich
die Verteidiger des Glaubens von den Geistern der Aufklarung
noch eindeutiger als an der Frage nach dem Ursprung des
Kosmos.

Es war Baruch Spinoza (1632-1677), der den radikalsten Schritt
aufdemWegder heraufdammernden Aufklarungvollzog.Seine
Gleichsetzung von Gott und Natur bedarf keines Schopfers, noch
gibt es eine Trennung zwischen Geist und Materie, und dieser
«Monismus» nimmt modernste neurobiologische Vorstellun-
gen vorweg. Wenn spatere, romantische Denker euphorisch
von «Pantheismus» sprechen, um auszudricken, dass Gott in
allen Wesen und in allen Dingen anzutreffen sei, so entspricht
dies nur auf verschwommene Weise der urspringlichen Posi-
tion Spinozas. Seinen Gott musste man weder flrchten, noch
konnte man auf ihn hoffen. Als unpersénliches Wesen ist er
kein Richter und kein strafender Gott, aber er ist auch im
Gebet nicht erreichbar und wir kénnen auf kein jenseitiges
Leben hoffen. Spinozas «intellektuelle Liebe zu Gott» ist nichts
anderes als die Liebe zur immer vollkommeneren Erkenntnis
aller Naturzusammenhénge. Deshalb war es folgerichtig, wenn
Spinozas glaubige judische Zeitgenossen ihn als Gottesleugner
empfanden und aus ihrer Gemeinschaft ausschlossen.

Im Unterschied zur spateren romantischen «Naturfrommigkeit»,
welche die grausamen Aspekte der Natur zu vergessen schien,
warensie Spinozadurchausbewusst. Dochsah erim unbandigen
Drang zum Leben in der gesamten Natur und in der bewussten
Lebensbejahung des Menschen die positiven Kréfte, dem Dasein
trotz aller Leiden glickliche Momente abzuringen.

Am schwierigsten gestaltete sich die Auseinandersetzung mit
der Idee des Monismus und des Pantheismus fur christliche
Denker, denn dieses Konzept bot weder Raum flir Transzendenz
noch fiir eine géttliche Heilstat zur Uberwindung von Ubel und
Schuld. Erst in jungster Zeit ist bei einigen Theologen eine Art
Rickzugsgefecht zu beobachten, mit dem sie den theistischen
Gottesbegriff gleichsam neutralisieren, um ihn der Kritik
zu entziehen. Wenn es im Titel eines theologischen Werks
unumwunden heisst «Gott ist nicht gut und nicht gerecht»
(A. Benk, 2008), so verschont dies Gott zum vornherein von
jedem Rechtfertigungszwang. Anknipfend an die «negative
Theologie» eines Nikolaus von Kues (1401-1464) wird hier
auf jede Aussage Uber Gottes Eigenschaften verzichtet, doch
nicht mehr aus der demutigen Haltung des Mystikers, fur den
jede Inhaltsangabe seiner Gotteserfahrung unzureichend ist.
Vielmehr scheint eine véllig unpersénliche, unerforschliche
und unerfahrbare «héhere Macht» Gbrig zu bleiben, der man
im Gebet die eigene Verzweiflung entgegenschreien kann,
von der aber keine Trostung zu erwarten ist. Ware es da nicht
ehrlicher, sich zum Agnostizismus zu bekennen und Ethik rein
humanistisch zu begriinden?

Dass ein autonomes Selbstversténdnisder Ethikimmer noch nicht
Allgemeingut ist, hangt mit dem hartnackigen Missverstandnis
zusammen, ethische Werte seien stets religids begrindet. Aber
weder Buddhas Lehre, keinem Lebewesen Schaden zuzufiuigen,
noch Epikurs Lob der freundschaftlichen Mitmenschlichkeit, und
auch nicht Albert Schweitzers Ehrfurcht vor dem Leben waren
religios fundiert. Selbst der Begriff der allgemeinen Menschen-
wirde entstammt nicht dem theologischen Vokabular, sondern
der humanistischen Aufklarung. Im Gegenteil: Jahrhundertelang
schitzte die theologische Vorstellung von der Gotteskindschaft
nichtnur nichtvor barbarischen Kriegen, sondern drickte ihnen
noch den Stempel von Religionskriegen auf.

frei denken. 312012



Es war der englischen Aufklarung vorbehalten, vom «moral
sense» als dem natirlichen Wertempfinden zu sprechen, von
einem moralischen Sinn, der allen Menschen eigen ist, wenn
erihnen nicht durch soziale Missstande abhanden kommt oder
durch destruktive Ideen ausgetrieben wird.

Was zur heute beklagten moralischen Orientierungslosigkeit
bei Menschen der westlichen Welt fuhrt, ist nicht ihr Religions-
verlust, sondern der fehlende innere Kompass, der durch das
konfessionelle Verhaltensdiktat kaum geférdert wird.

Wenn wir von der praktischen Lebenserfahrung und der geleb-
ten Moralitat ausgehen, so riicken dabei die konkurrenzieren-
den Anspriche von Religion und Ethik in den Hintergrund. Es
zeigtsich vielmehr, dass Religion und Ethik gemeinsame psychi-
sche Wurzeln haben. Beide sind mit rein rationalen Uberlegun-
gen nicht zu fassen, nur verstehen sie unter «Glauben» nicht
dasselbe. Im Gegensatz zum Deutschen besitzt die englische
Sprache zwei Worter fur «Glauben»: «Belief» fir das Fir-wahr-
Halten bestimmter Glaubensinhalte, was wir auch Konfession
nennen kdnnen, und das Wort «faith», das mit Vertrauen zu
Ubersetzen ware. Bei diesem zweiten Begriff handelt essichum
das Grundvertrauen, wie esin der Primargruppe zwischen Eltern
und Kindern erworben wird und wie es in jeder gewachsenen
Gemeinschaft zwischen deren Mitgliedern entsteht.

Wenn Friedrich Schleiermacher (1768-1834) das Gefuhl der
«schlechthinnigen Abhangigkeit» die Quelle des Religiosen
nannte, so ist auch das menschliche Gemeinschaftsgefiuhl von
Abhéangigkeiten gepragt: zunachst von der Abhangigkeit des
Kindesvon den Alteren, spater von gegenseitiger Abhingigkeit
und Verlésslichkeit, wasdie Grundlage fur das Verantwortungs-
gefuhl bildet. So lasst sich als Nahtstelle zwischen Religion
und Ethik die Verbindlichkeit nennen, die aus dem Gefuhl der
Verbundenheit resultiert.

A-theistische Ethik verzichtet zwar auf eine transzendente
Begrundung ethischen Handelns, aber sie schopftihre Energie
aus dem Mitgefuhl, das keiner weiteren Begriindung bedarf.
Empathie kdnnen wir als gleichsam mystische Erfahrung be-
greifen, weil sie zwar subjektiv intensiv erlebbar, aber objektiv
nur indirekt fassbar ist. Heute anerkennt die Wissenschaft
altruistische Strebungen als Faktum, nachdem die Psycholo-
gie lange auf einer mechanistischen Triebtheorie beharrte
und die Wirtschaftswissenschaft nur den egoistischen «<homo
oeconomicus» gelten liess. Zudem beschranken sich Empathie
und kooperatives Handeln nicht auf die menschliche Spezies,
sondern sind auch bei Primaten und anderen Saugetieren
nachgewiesen. Menschen sind dartber hinaus zur planvollen
Forderung des Allgemeinwohls fahig.

Auch gibt es, bei aller Verschiedenheit ihrer theoretischen
Begrindung und ihrer praktischen Verwirklichung, eine Reihe
universellanerkannter humaner Werte. Das Gerede vom Kampf
der Kulturen verfehlt den eigentlichen Kern des Problems. Die
wirklichen Gegensétze spielen sich nicht zwischen den Weltre-
ligionen ab, sondern innerhalb jeder von ihnen als Widerstreit
zwischen Fundamentalismus und aufgeklarter Religiositat. Das
heisst, christliche und islamische Fundamentalisten stehen ein-
ander néher als fundamentalistische und liberale Vertreter der
gleichen Religion. Anlass zur Hoffnung auf kulturellen Frieden
gibt die junge Generation in traditionell islamischen Léndern,
unter ihnen eine grosse Anzahl Frauen und speziell Religions-
wissenschaftlerinnen, die sich kritisch mit den patriarchalen
Strukturen ihres Glaubens auseinandersetzen.

Wasden innerchristlichen Kulturkampf in Europa und Amerika
betrifft, so ist er seit seinem Ausbruch Ende des 19. Jahrhun-

schliessen kénnen, weil sie von dem Grundsatz ausgehen, dass
die Orthopraxie - das richtige Handeln — den Vorrang vor der
Orthodoxie—derrichtigen Lehre -habe. Die feministische Theo-
logie verabschiedet sich nicht nur vom méannlichen Gottesbild,
sondern zugleichvon einem abstrakt definierten Gottesbegriff,
um ihn durch die Idee der liebenden Beziehung zu ersetzen.
In ihrem Sinne wird Gott nicht als absolute Instanz begriffen,
sondern als ein Geschehen, das sich in und zwischen Menschen
ereignet, die fureinander und far Gerechtigkeit und Frieden
einstehen.

Freilich setzen solche Glaubensvorstellungen eine vollig andere,
undogmatische Christologie voraus. Sie gehen nicht mehr von
der Gottlichkeit Christi und der Idee der einmaligen géttlichen
Erlésungstat aus, sondern begreifen Jesus von Nazareth als
religidsen Visionar und sein Leben und Sterben als kompromiss-
lose Verwirklichung einer herrschaftsfreien und solidarischen
Ethik, getragen von tiefer spiritueller Verbundenheit mit allen
Menschen.

Erstin allerjingster Zeit scheint diese Saat aufzugehen und als
Herausforderung zumindest in der reformierten Kirche ange-
kommen zu sein. Es gleicht einem Paradigmenwechsel, wenn
der amtierende hollandische Pfarrer Klaas Hendrikse sich als
glaubiger Atheist bekenntunderindie Berner Heiliggeistkirche
eingeladen wird, um seine Haltung 6ffentlich zu vertreten.

Christsein als Bekenntnis zu einem anderen Lebenin dieser Welt,
das wére eine Reformation, die der Vision Ludwig Feuerbachs
(1804-1872) ebenso entsprache wie den Hoffnungen politisch
engagierter Menschen in aller Welt, die den Gedanken eines
demokratischen Sozialismus nicht aufgeben, allerdings ohne
den ideologischen Anspruch auf Perfektion.

Bleibt noch die Frage: Vermisse ich Gott? Fir mich persénlich
muss ich das verneinen. Wie sollte ich vermissen, worauf ich
mit voller Uberzeugung verzichtete? Aber ich bedaure, dass
sich viele Menschen mit ihren Glaubenszweifeln allein gelas-
sen fuhlen und damit in eine innere Leere fallen, die sie als
isolierte Menschen nicht fullen kénnen. Eine Folge davon ist
der Zulauf zu mehr oder weniger seriésen Esoterikkreisen
oder, weit bedenklicher, zu evangelikalen Gruppen mit ihrer
Affinitat zum religiésen Fundamentalismus und zur rechtspo-
pulistischen Politik.

Unabhéangig davon gibt es aber auch far mich Situationen, in
denen es mir schmerzlich bewusst wird, keinen umfassenden
Trost spenden zu kénnen. Was soll ich einem dreijahrigen Kind
sagen, dessen geliebte Mutter stirbt? Was einem Kind, das sein
ihm am nachsten stehendes Geschwister durch einen Unfall
verliert? Wer kdnnte es da Gbers Herz bringen, diesen Kindern
den Himmel auszureden, wenn sie in einem religiosen Milieu
aufgewachsen sind?

Auch Erwachsenen gegeniber geht es mir nicht darum, gegen
ihren persénlichen Glauben zu argumentieren, weil ich jeden
missionarischen Eifer fir unangebracht halte. Doch wird mir
die Gretchenfrage auf direkte Art gestellt, so ist meine Antwort
diese: Ich glaube nicht an Gott, aber ich glaube an die morali-
sche Kraft in uns Menschen, die Leiden zwar nicht abschaffen,
aber doch wesentlich lindern kann. Selbst wenn der Himmel
leerist, sollte niemand der volligen Verlassenheit preisgegeben
sein, sondern eingebunden in einen Kreis von Mitfihlenden,
sei dieser auch noch so klein. ®
Literatur:

Benk, Andreas: Gott ist nicht gut und nicht gerecht.
Zum Gottesbild der Gegenwart. Dusseldorf 2008

Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Berlin 2005
Hopkins, Julie: Feministische Christologie. Mainz 1996

Carola Mcicr-Seethaler

derts noch immer nicht beigelegt. Die katholische Amtskirche
verwirft oder ignoriert bis heute die Befreiungstheologie und
die feministische Theologie als die beiden kreativsten Erneu-
erungsbewegungen des Christentums. Gerade sie hatten die
Kluft zwischen theologisch und humanistisch fundierter Ethik

Jenseits von
Gott und Gottin

Hume, David: Dialoge tber die natirliche Religion.
Hamburg 1968

Meier-Seethaler, Carola: Jenseits von Gott und Gottin.
Pladoyer fiir eine spirituelle Ethik. Mlinchen 2001
www.meier-seethaler.ch

Pladoyer
filr eine spiriluclle
Ethik

frei denken. 312012




	"Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen"

