
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 97 (2012)

Heft: 3

Artikel: "Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen"

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carola Meier-Seethaler

«Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen»

Motto des 6. Essay-Wettbewerbs der Berner Zeitung Bund war ein Zitat des britischen Schriftstellers Julian Barnes: «Ich glaube

nicht an Gott, aber ich vermisse ihn.» Über 200 Beiträge wurden eingereicht, darunter auch einer der Berner Philosophin
und Psychologin Carola Meier-Seethaler, die den Freidenkern von ihren Vorträgen zum Thema «A-theistische Spiritualität» im
Jubiläumsjahr 2008 bestens bekannt ist. Sie hat uns ihren Essay zum Abdruck überlassen.

Die Gretchenfrage, wie wir sie aus Goethes Faust kennen,
wurde nicht erst in der europäischen Aufklärung des 18.
Jahrhunderts gestellt. Sie ist viel älter und markiert seit der
Antike die Grenze zwischen Wissen und Glauben. Verblassten
die griechischen Götter unter dem naturwissenschaftlichen
Blick eines Demokrit (460-371 v.u.Z.) und Epikur (342-271
v.u.Z.), so erklärten die Sophisten als Erste die Gottesbilder zu
menschlichen Wunschbildern.

Damit war bereits das Thema der «Gottesbeweise»
beziehungsweise deren Vergeblichkeit aufgeworfen, ein Diskurs,
der Theologen und Philosophen im gesamten Mittelalter und
in der Neuzeit bis Kant in Atem hielt. Aber auch nachdem mit
der Kritik der reinen Vernunft die metaphysische Spekulation
für immer ad acta gelegt schien, und Darwins Evolutionslehre
der Vorstellung einer planvollen Schöpfung die Basis entzogen
hatte, stand die Gretchenfrage noch immer im Raum.

Diese Hartnäckigkeit wird dann plausibel, wenn wir bedenken,
dass hinter der Frage nach Gott noch ein zweites, dringendes
Erkenntnisbedürfnis steht. Neben der Frage nach der Entstehung

des Universums ist es die Frage nach dem Sinn des Lebens
als Ganzem und dem der Menschen im Besonderen. Hatte für
das erste Problem der «kosmologische Gottesbeweis» eine
scheinbare Lösung gefunden, aber mit den Errungenschaften
von Astrophysik und Evolutionsbiologie an Glaubwürdigkeit
verloren, so konnte er zur Not mit dem Hinweis auf eine erste
Ursache formal aufrechterhalten werden.(Dies wurde mit dem
«Deismus» versucht, indem man den Ablauf des Weltgeschehens

seiner Eigengesetzlichkeit überliess und Gott nur noch
als dessen Initiator auffasste).

Hingegen blieb der praktische oder moralische Gottesbeweis
deshalb so unabweisbar auf der Agenda der religionsphilosophischen

Diskussion, weil mit ihm die Sinnfrage auf Gedeih
und Verderben verknüpft schien. Selbst Kant (1724-1804), der
die Motivation zum moralischen Handeln als unabhängig vom
religiösen Glauben erkannte, sah sich dazu gedrängt, Gott und
Unsterblichkeit als rechtmässige Annahme einzuräumen, wenn
auch nur als ein Postulat der praktischen Vernunft.
Dabei war schon vor ihm David Hume (1711-1776), von dem
Kant sagte, er habe ihn aus dem «metaphysischen Schlummer»
geweckt, dem moralischen Gottesbeweis mit prinzipieller Skepis
begegnet. In seinem erst postum veröffentlichten Dialog über
die natürliche Religion zweifelt einer der Protagonisten am
Bild von der Vollkommenheit Gottes, indem er die schon von
Epikurgestellten Fragen aufgreift, ob die Gott zugeschriebenen
Eigenschaften von Allmächtigkeit und Güte miteinander
vereinbar seien. Auf die kürzeste Formel gebracht lauten sie: Will
er Übel verhüten und kann nicht? Dann ist er nicht allmächtig.
Kann er und will nicht? Dann ist er übelwollend. Will er und
kann er es, woher dann das Übel?

Bis heute bleibt das Theodizeeproblem, das heisst die
Rechtfertigung Gottes angesichts unverschuldeter Leiden, ungelöst.
Jüdische und christliche Theologen weichen ihm aus, indem
sie sich auf die unergründlichen Ratschlüsse Gottes zurückziehen

oder ihre Hoffnung auf einen gerechten Ausgleich im
Jenseits setzen. An diesem neuralgischen Punkt scheiden sich
die Verteidiger des Glaubens von den Geistern der Aufklärung
noch eindeutiger als an der Frage nach dem Ursprung des
Kosmos.

Es war Baruch Spinoza (1632-1677), der den radikalsten Schritt
aufdem Weg der heraufdämmernden Aufklärung vollzog. Seine
Gleichsetzung von Gott und Natur bedarf keines Schöpfers, noch
gibt es eine Trennung zwischen Geist und Materie, und dieser
«Monismus» nimmt modernste neurobiologische Vorstellungen

vorweg. Wenn spätere, romantische Denker euphorisch
von «Pantheismus» sprechen, um auszudrücken, dass Gott in
allen Wesen und in allen Dingen anzutreffen sei, so entspricht
dies nur auf verschwommene Weise der ursprünglichen Position

Spinozas. Seinen Gott musste man weder fürchten, noch
konnte man auf ihn hoffen. Als unpersönliches Wesen ist er
kein Richter und kein strafender Gott, aber er ist auch im
Gebet nicht erreichbar und wir können auf kein jenseitiges
Leben hoffen. Spinozas «intellektuelle Liebe zu Gott» ist nichts
anderes als die Liebe zur immer vollkommeneren Erkenntnis
aller Naturzusammenhänge. Deshalb war es folgerichtig, wenn
Spinozas gläubige jüdische Zeitgenossen ihn als Gottesleugner
empfanden und aus ihrer Gemeinschaft ausschlössen.

Im Unterschied zurspäteren romantischen «Naturfrömmigkeit»,
welche die grausamen Aspekte der Natur zu vergessen schien,
waren sieSpinozadurchausbewusst. Doch sah er im unbändigen
Drang zum Leben in der gesamten Natur und in der bewussten
Lebensbejahung des Menschen die positiven Kräfte, dem Dasein
trotz aller Leiden glückliche Momente abzuringen.
Am schwierigsten gestaltete sich die Auseinandersetzung mit
der Idee des Monismus und des Pantheismus für christliche
Denker, denn dieses Konzept bot weder Raum fürTranszendenz
noch für eine göttliche Heilstat zur Überwindung von Übel und
Schuld. Erst in jüngster Zeit ist bei einigen Theologen eine Art
Rückzugsgefecht zu beobachten, mit dem sie den theistischen
Gottesbegriff gleichsam neutralisieren, um ihn der Kritik
zu entziehen. Wenn es im Titel eines theologischen Werks
unumwunden heisst «Gott ist nicht gut und nicht gerecht»
(A. Benk, 2008), so verschont dies Gott zum vornherein von
jedem Rechtfertigungszwang. Anknüpfend an die «negative
Theologie» eines Nikolaus von Kues (1401-1464) wird hier
auf jede Aussage über Gottes Eigenschaften verzichtet, doch
nicht mehr aus der demütigen Haltung des Mystikers, für den
jede Inhaltsangabe seiner Gotteserfahrung unzureichend ist.
Vielmehr scheint eine völlig unpersönliche, unerforschliehe
und unerfahrbare «höhere Macht» übrig zu bleiben, der man
im Gebet die eigene Verzweiflung entgegenschreien kann,
von der aber keine Tröstung zu erwarten ist. Wäre es da nicht
ehrlicher, sich zum Agnostizismus zu bekennen und Ethik rein
humanistisch zu begründen?

Dassein autonomesSelbstverständnisder Ethik immer noch nicht
Allgemeingut ist, hängt mit dem hartnäckigen Missverständnis
zusammen, ethische Werte seien stets religiös begründet. Aber
weder Buddhas Lehre, keinem Lebewesen Schaden zuzufügen,
nochEpikursLobderfreundschaftlichen Mitmenschlichkeit, und
auch nicht Albert Schweitzers Ehrfurcht vor dem Leben waren
religiös fundiert. Selbst der Begriff der allgemeinen Menschenwürde

entstammt nicht dem theologischen Vokabular, sondern
der humanistischen Aufklärung. Im Gegenteil: Jahrhundertelang
schütztedietheologischeVorstellungvonderGotteskindschaft
nicht nur nicht vor barbarischen Kriegen, sondern drückte ihnen
noch den Stempel von Religionskriegen auf.

frei denken. 3 I 2012



11

Es war der englischen Aufklärung vorbehalten, vom «moral
sense» als dem natürlichen Wertempfinden zu sprechen, von
einem moralischen Sinn, der allen Menschen eigen ist, wenn
er ihnen nicht durch soziale Missstände abhanden kommt oder
durch destruktive Ideen ausgetrieben wird.
Was zur heute beklagten moralischen Orientierungslosigkeit
bei Menschen der westlichen Welt führt, ist nicht ihr Religionsverlust,

sondern der fehlende innere Kompass, der durch das
konfessionelle Verhaltensdiktat kaum gefördert wird.
Wenn wir von der praktischen Lebenserfahrung und der gelebten

Moralität ausgehen, so rücken dabei die konkurrenzierenden

Ansprüche von Religion und Ethik in den Hintergrund. Es

zeigt sich vielmehr, dass Religion und Ethikgemeinsame psychische

Wurzeln haben. Beide sind mit rein rationalen Überlegungen

nicht zu fassen, nur verstehen sie unter «Glauben» nicht
dasselbe. Im Gegensatz zum Deutschen besitzt die englische
Sprache zwei Wörter für «Glauben»: «Belief» für das Für-wahr-
Halten bestimmter Glaubensinhalte, was wir auch Konfession
nennen können, und das Wort «faith», das mit Vertrauen zu
übersetzen wäre. Bei diesem zweiten Begriff handelt es sich um
das Grundvertrauen, wie es in der Primärgruppe zwischen Eltern
und Kindern erworben wird und wie es in jeder gewachsenen
Gemeinschaft zwischen deren Mitgliedern entsteht.
Wenn Friedrich Schleiermacher (1768-1834) das Gefühl der
«schlechthinnigen Abhängigkeit» die Quelle des Religiösen
nannte, so ist auch das menschliche Gemeinschaftsgefühl von
Abhängigkeiten geprägt: zunächst von der Abhängigkeit des
Kindes von den Älteren, später von gegenseitiger Abhängigkeit
und Verlässlichkeit.wasdie Grundlagefür das Verantwortungsgefühl

bildet. So lässt sich als Nahtstelle zwischen Religion
und Ethik die Verbindlichkeit nennen, die aus dem Gefühl der
Verbundenheit resultiert.
A-theistische Ethik verzichtet zwar auf eine transzendente
Begründung ethischen Handelns, aber sie schöpft ihre Energie
aus dem Mitgefühl, das keiner weiteren Begründung bedarf.
Empathie können wir als gleichsam mystische Erfahrung
begreifen, weil sie zwar subjektiv intensiv erlebbar, aber objektiv
nur indirekt fassbar ist. Heute anerkennt die Wissenschaft
altruistische Strebungen als Faktum, nachdem die Psychologie

lange auf einer mechanistischen Triebtheorie beharrte
und die Wirtschaftswissenschaft nur den egoistischen «homo
oeconomicus» gelten liess. Zudem beschränken sich Empathie
und kooperatives Handeln nicht auf die menschliche Spezies,
sondern sind auch bei Primaten und anderen Säugetieren
nachgewiesen. Menschen sind darüber hinaus zur planvollen
Förderung des Allgemeinwohls fähig.
Auch gibt es, bei aller Verschiedenheit ihrer theoretischen
Begründung und ihrer praktischen Verwirklichung, eine Reihe
universell anerkannter humaner Werte. Das Gerede vom Kampf
der Kulturen verfehlt den eigentlichen Kern des Problems. Die
wirklichen Gegensätze spielen sich nicht zwischen den
Weltreligionen ab, sondern innerhalb jeder von ihnen als Widerstreit
zwischen Fundamentalismus und aufgeklärter Religiosität. Das
heisst, christliche und islamische Fundamentalisten stehen
einander näher als fundamentalistische und liberale Vertreter der
gleichen Religion. Anlass zur Hoffnung auf kulturellen Frieden
gibt die junge Generation in traditionell islamischen Ländern,
unter ihnen eine grosse Anzahl Frauen und speziell Religions-
wissenschaftlerinnen, die sich kritisch mit den patriarchalen
Strukturen ihres Glaubens auseinandersetzen.

Wasden innerchristlichen Kulturkampf in Europa und Amerika
betrifft, so ist er seit seinem Ausbruch Ende des 19. Jahrhunderts

noch immer nicht beigelegt. Die katholische Amtskirche
verwirft oder ignoriert bis heute die Befreiungstheologie und
die feministische Theologie als die beiden kreativsten
Erneuerungsbewegungen des Christentums. Gerade sie hätten die
Kluft zwischen theologisch und humanistisch fundierter Ethik

frei denken. 3 I 2012

schliessen können, weil sie von dem Grundsatz ausgehen, dass
die Orthopraxie - das richtige Handeln - den Vorrang vor der
Orthodoxie-der richtigen Lehre-habe. DiefeministischeTheo-
logie verabschiedet sich nicht nur vom männlichen Gottesbild,
sondern zugleich von einem abstrakt definierten Gottesbegriff,
um ihn durch die Idee der liebenden Beziehung zu ersetzen.
In ihrem Sinne wird Gott nicht als absolute Instanz begriffen,
sondern als ein Geschehen, das sich in und zwischen Menschen
ereignet, die füreinander und für Gerechtigkeit und Frieden
einstehen.

Freilich setzen solche Glaubensvorstellungen eine völlig andere,
undogmatische Christologie voraus. Sie gehen nicht mehr von
der Göttlichkeit Christi und der Idee der einmaligen göttlichen
Erlösungstat aus, sondern begreifen Jesus von Nazareth als
religiösen Visionär und sein Leben und Sterben als kompromisslose

Verwirklichung einer herrschaftsfreien und solidarischen
Ethik, getragen von tiefer spiritueller Verbundenheit mit allen
Menschen.

Erst in allerjüngster Zeit scheint diese Saat aufzugehen und als
Herausforderung zumindest in der reformierten Kirche
angekommen zu sein. Es gleicht einem Paradigmenwechsel, wenn
der amtierende holländische Pfarrer Klaas Hendrikse sich als
gläubiger Atheist bekennt und er in die Berner Heiliggeistkirche
eingeladen wird, um seine Haltung öffentlich zu vertreten.
Christsein als Bekenntnis zu einem anderen Leben in dieserWelt,
das wäre eine Reformation, die der Vision Ludwig Feuerbachs
(1804-1872) ebenso entspräche wie den Hoffnungen politisch
engagierter Menschen in aller Welt, die den Gedanken eines
demokratischen Sozialismus nicht aufgeben, allerdings ohne
den ideologischen Anspruch auf Perfektion.

Bleibt noch die Frage: Vermisse ich Gott? Für mich persönlich
muss ich das verneinen. Wie sollte ich vermissen, worauf ich
mit voller Überzeugung verzichtete? Aber ich bedaure, dass
sich viele Menschen mit ihren Glaubenszweifeln allein gelassen

fühlen und damit in eine innere Leere fallen, die sie als
isolierte Menschen nicht füllen können. Eine Folge davon ist
der Zulauf zu mehr oder weniger seriösen Esoterikkreisen
oder, weit bedenklicher, zu evangelikalen Gruppen mit ihrer
Affinität zum religiösen Fundamentalismus und zur
rechtspopulistischen Politik.

Unabhängig davon gibt es aber auch für mich Situationen, in
denen es mir schmerzlich bewusst wird, keinen umfassenden
Trost spenden zu können. Was soll ich einem dreijährigen Kind
sagen, dessen geliebte Mutter stirbt? Was einem Kind, das sein
ihm am nächsten stehendes Geschwister durch einen Unfall
verliert? Wer könnte es da übers Herz bringen, diesen Kindern
den Himmel auszureden, wenn sie in einem religiösen Milieu
aufgewachsen sind?

Auch Erwachsenen gegenüber geht es mir nicht darum, gegen
ihren persönlichen Glauben zu argumentieren, weil ich jeden
missionarischen Eifer für unangebracht halte. Doch wird mir
die Gretchenfrage auf direkte Art gestellt, so ist meine Antwort
diese: Ich glaube nicht an Gott, aber ich glaube an die moralische

Kraft in uns Menschen, die Leiden zwar nicht abschaffen,
aber doch wesentlich lindern kann. Selbst wenn der Himmel
leer ist, sollte niemand der völligen Verlassenheit preisgegeben
sein, sondern eingebunden in einen Kreis von Mitfühlenden,
sei dieser auch noch so klein.

Literatur:
Benk, Andreas: Gott ist nicht gut und nicht gerecht.
Zum Gottesbild der Gegenwart. Düsseldorf 2008

Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Berlin 2005

Hopkins, Julie: Feministische Christologie. Mainz 1996

Hume, David: Dialoge über die natürliche Religion.
Hamburg 1968

Meier-Seethaler, Carola: Jenseits von Gott und Göttin.
Plädoyer für eine spirituelle Ethik. München 2001
www.meier-seethaler.ch

Carola Meier-Sccthaler

Jenseits von
Gott und Göttin

Plädoyer
für eine spirituelle

Ethik


	"Ich glaube an die moralische Kraft des Menschen"

