Zeitschrift: Frei denken : das Magazin fur eine sékulare und humanistische

Schweiz
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 97 (2012)
Heft: 3
Artikel: Einer aufgeklarten Gesellschaft unwirdig
Autor: Caspar, Reta
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1090813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einer aufgekldrten Gesellschaft unwiirdig

Wer &ffentlich und in gemeiner Weise die Uberzeugung anderer in Glaubenssachen, insbeson-
dere den Glauben an Gott, beschimpft oder verspottet oder Gegensténde religidser Verehrung
verunehrt, [..] wird mit Geldstrafe bis zu 180 Tagessatzen bestraft.

Art. 261 unseres Strafgesetzbuches (StGB) wurde in der Schweiz
nach langer Zeit wieder einmal angewandt: auf einen Mann, der
im Fribourgischen drei Gipfelkreuze umlegte und damit eine Dis-
kussion Uber die Beeintrdchtigung der Natur durch solche Bauten
anregen wollte. Objektiv betrachtet hat er drei Sachen beschadigt.
Das hat er auch anerkannt und aussergerichtlich Schadensersatz
geleistet. Doch der Richter in Bulle wollte das partout auch noch
anders sehen: «Ein Kreuz ist ein religiéses Symbol, auch wenn es
nicht zu Kultushandlungen benutzt wird.» Er bestétigt damit, dass
das Kreuz auf dem Gipfel keine kultische Funktion hat, behauptet
aber gleichzeitig, es sei trotzdem nicht einfach nur eine Sache,
sondern eine religiése Sache und deshalb unantastbar. In der Fra-
ge, ob ein Kreuz ein religiéses Symbol sei, sind sich die Religiésen
allerdings keineswegs einig: Geht es um Kruzifixe in Schulzimmern
und anderen éffentlichen Réumlichkeiten, wird von kirchlicher und
christpolitischer Seite regelmdssig behauptet, das Kreuz sei kein
religiéses, sondern lediglich ein kulturelles Symbol, weshalb es die
Religionsfreiheitvon Anders- oder Nichtgldubigen nichtbeeintrach-
tige. Dann wiére aber ein Gipfelkreuz wohl auch nicht mehr durch
Art. 261 StGB zu schitzen.

Soll ein Richter dariber entscheiden, was als religiés und deshalb
fur alle als heilig zu gelten hat? Welche Kriterien hat er da zur
Verfigung? 1994 stellte das Bundesgericht fest, Art. 261 StGB wolle
die Verletzung religiéser Uberzeugungen des Einzelnen unter Strafe
stellen, allerdings nur jene, die so schwerwiegend ist, dass dadurch
2zugleich der éffentliche Friede geféhrdet wird. Offentlicher Friede
gefdhrdet? War da was? Es ist geradezu absurd zu behaupten,
in einer Zeit, in der 64 Prozent der Menschen ein distanziertes
Verhéltnis zur Religion haben, sei der éffentliche Friede durch das
Beschadigen von gekreuzten Holzlatten auf einem Berggipfel in
Gefahr gewesen.

Das Urteil ist willkdrlich und entlarvt das Wesen von Blasphemie-
artikeln: Sie dienen dazu, unliebsame Leute doppelt zu bestrafen
— nicht nur fur das Beschadigen einer Sache, sondern dafur, dass sie
nicht die gleiche Sache verehren.

Strafe muss sein, aber welche? Schon der Enzyklopédist Denis Diderot
stellte 1750 fest: «Da Sakrilege gegen die Religion verstossen, muss
die Bestrafung der Schuldigen einzig und allein aus dem Wesen
der Sache selbst abgeleitet werden; sie muss in der Entziehung der
Vorzige bestehen, welche die Religion verschafft.» Dartber hinaus
stellt das Strafgesetz Betroffenen verschiedene Tatbestdnde zum
Schutz der Persénlichkeit oder des Eigentums zur Verfigung. Art.
261 StGB hingegen ist nur aus den konfessionellen Kdmpfen im 19.
Jahrhundert zu verstehen, als es galt, die gegenseitigen Schikanen
zwischen Katholiken und Reformierten zu unterbinden.

Aber der strafrechtliche Schutz religiéser Uberzeugungen ist heute
nicht nur tberflussig, sondern sogar schédlich: Er lddt nédmlich die
Glédubigen aller Couleur ein, sich beleidigt zu fihlen und Anders-
denkende anzuzeigen; und er verleitet stiirmische Religionskritiker
dazu, blasphemisch zu agieren und damit zu provozieren — den
éffentlichen Frieden setzt er heute also geradezu aufs Spiel.

Die aktuellen Debatten um Religion und Satire zeigen: Eine
Gesellschaft, in der Blasphemie justiziabel ist, geht hinter die Er-
rungenschaften der Aufkldrung zurtick, weil sie nicht das bessere
Argument, sondern die Empé6rung der Beleidigten gewinnen lasst.
Dieser Meinung ist auch der Theologe Jean-Pierre Wils. In seinem
Buch «Gottesldsterung» (2007) zeigt er auf, dass der Begriff der
Gottesldsterung aus «archaischen Kulturen der Ehre» stammt, die
damit Angriffe auf die sozialen Stdnde und die politische Obrigkeit
abstrafen. Zeitgemdss seien die Antirassismus-Artikel inden europé-
ischen Ladndern (in der Schweiz: Art. 26155 StGB), die in einer «Kultur
der Menschenwtrde» entstanden seien.

Es ist also Zeit, héchste Zeit, dass in der Schweiz der Blasphemiear-
tikel aufgehoben und damit der antiaufkldrerische Staub vor der
eigenen Tur weggewischt wird, weil er unserer Vorstellung von
Menschenwirde und Freiheit zuwiderlduft und weil wir erst dann
glaubwiirdig Kritik an Léndern tiben kénnen, in denen Blasphemie
nicht nur als Vergehen, sondern als Verbrechen gilt und sogar mit
der Todesstrafe bedroht ist.

Erstabdruck auf news.ch 7.6.2012 Reta Caspar

Blasphemieverbote europa- und weltweit

Wahrend im Mittelalter die Gotteslasterung in Europa noch
ein Kapitalverbrechenwar, wurde die BestrafungimLaufder
Aufklarung deutlich reduziert und wurden die Tatbestéande
zwar nur in einzelnen Landern abgeschafft, aber in der
Mehrheitwenigstenskaum mehrangewandt. Zudem hatsich
im Massstab und im Kontext von neueren Tatbestanden das
Schutzobjektverdndert: Unter demokratischen Verhaltnissen
ist nicht der «Gott» geschltzt, sondern der 6ffentliche Friede
in einer religiés-konfessionell und kulturell pluralistischen
Gesellschaft und die Wirde des einzelnen Menschen und
seine Religions- und Meinungsfreiheit. Massstab ist deshalb
auch nicht das subjektive Empfinden der Betroffenen,
sondern das objektive Urteil eines durchschnittlichen, auf
Toleranz bedachten Dritten. In der Schweiz wird dies durch
den - ebenfalls nicht unumstrittenen — Antirassismusartikel
abgedeckt.

In der Schweiz, in Deutschland, Osterreich, Norwegen, Spani-
en und Portugal existiert der Straftatbestand der Blasphemie
immer noch. In Ddnemark haben 2005 muslimische Verbande
wegen der Mohammed-Karikaturen Klage auf Blasphemie
eingereicht, wurden aber mit Verweis auf die Redefreiheit
abgewiesen. In Griechenland wurde 2005 auf Anzeige der
orthodoxen Kirche hin der deutsche Karikaturist Haderer
wegen Verletzung religioser Geflihle mit einer Karikatur
eines kiffenden Jesus zu sechs Monaten Haft verurteilt,
kurz darauf vom Berufungsgericht aber freigesprochen. In
den Niederlanden wurde 2008 die Blasphemieklage gegen
Geert Wilders Film Fitna von der Staatsanwaltschaft fallen
gelassen. In Finnland hingegen wurde 2008 ein Rechtspo-
pulist zu mehr als zwei Jahren Haft verurteilt, u. a. wegen
Blasphemie zulasten des Islams in seinen Blogs.

In Italien schiitzte das Strafgesetz von 1930 die katholische
Kirche starker vor Beschimpfung als andere Bekenntnisse.
2006 erst wurde diese Rechtsungleichheit beseitigt.
Frankreich und Schweden kennen seit Langem keinen
Blasphemie-Tatbestand mehr. In England wurde er 2008
abgeschafft; im mehrheitlich katholischen Irland hingegen
im Juli 2009 - unter grossem Protest — neu eingefihrt.

In den ehemaligen kommunistischen Staaten Osteuropas
wurden seit der Wende Straftatbestéande eingefihrt, die in
etwa dem Schweizer Antirassismus-Artikel entsprechen. In
der seit 1928 laizistisch verfassten Turkei sieht sich derzeit
gerade ein Pianist dem Verdacht auf «Volksverhetzung»
ausgesetzt, weil er via Twitter abschdtzige Bemerkungen
Uber einzelne Koranverse gemacht hat.

Im sdkularisierten Europa wird der besondere Schutzan-
spruch der religiésen Bekenntnisse und ihrer Hiterinnen
also faktisch kaum mehr anerkannt. In der Regel sind es
traditionalistische Katholiken, die sich darauf berufen und
hin und wieder in erster, regionaler Instanz auch Recht be-
kommen, in der Regel aber — auch im notorisch bekannten
Polen - vor den héheren Gerichten scheitern.

In den USA hat der oberste Gerichtshof Blasphemiegesetze
der Bundesstaaten mehrfach fur verfassungswidrig erklart:
Er misst der Redefreiheit allerh6chste Prioritat zu. Kanada
hingegen hat eine lange Tradition der Einschrénkung der
Redefreiheit zugunsten seiner Multikulturalit&t.

Die Empfindlichkeiten in anderen Gegenden der Welt neh-
men aber zu. In den Staaten mit islamischer Staatsreligion
kann die «Gotteslasterung» je nach Scharia-Auslegung mit
dem Tod bestraft werden, so etwa in Saudi-Arabien, Afgha-
nistan, Iran und Pakistan. In Kuweit wird die Einfihrung der
Todesstrafe fur Blasphemie derzeit diskutiert und Jordanien
hat 2005 sogar den dénischen Karikaturisten nach jorda-

frei denken. 312012



	Einer aufgeklärten Gesellschaft unwürdig

