
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 97 (2012)

Heft: 3

Artikel: Einer aufgeklärten Gesellschaft unwürdig

Autor: Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 I Blasphemieverbot

Einer aufgeklärten Gesellschaft unwürdig
Wer öffentlich und in gemeiner Weise die Oberzeugung anderer in Glaubenssachen, insbesondere

den Glauben an Gott, beschimpft oder verspottet oder Gegenstände religiöser Verehrung
verunehrt, [...] wird mit Geldstrafe bis zu 180 Tagessätzen bestraft.

Art. 261 unseres Strafgesetzbuches (StGB) wurde in der Schweiz
nach langer Zeit wieder einmal angewandt: auf einen Mann, der
im Fribourgischen drei Gipfelkreuze umlegte und damit eine
Diskussion über die Beeinträchtigung der Natur durch solche Bauten
anregen wollte. Objektiv betrachtet hat er drei Sachen beschädigt.
Das hat er auch anerkannt und aussergerichtlich Schadensersatz
geleistet. Doch der Richter in Bulle wollte das partout auch noch
anders sehen: «Ein Kreuz ist ein religiöses Symbol, auch wenn es
nicht zu Kultushandlungen benutzt wird.» Er bestätigt damit, dass
das Kreuz auf dem Gipfel keine kultische Funktion hat, behauptet
aber gleichzeitig, es sei trotzdem nicht einfach nur eine Sache,
sondern eine religiöse Sache und deshalb unantastbar. In der Frage,

ob ein Kreuz ein religiöses Symbol sei, sind sich die Religiösen
allerdings keineswegs einig: Geht es um Kruzifixe in Schulzimmern
und anderen öffentlichen Räumlichkeiten, wird von kirchlicher und
christpolitischer Seite regelmässig behauptet, das Kreuz sei kein
religiöses, sondern lediglich ein kulturelles Symbol, weshalb es die
ReiigionsfreiheitvonAnders-oderNichtgläubigen nichtbeeinträch-
tige. Dann wäre aber ein Gipfelkreuz wohl auch nicht mehr durch
Art. 261 StGB zu schützen.
Soll ein Richter darüber entscheiden, was als religiös und deshalb
für alle als heilig zu gelten hat? Welche Kriterien hat er da zur
Verfügung 1994 stellte das Bundesgericht fest Art. 261 StGB wolle
die Verletzung religiöser Überzeugungen des Einzelnen unterStrafe
stellen, allerdings nurjene, die so schwerwiegend ist, dass dadurch
zugleich der öffentliche Friede gefährdet wird. Öffentlicher Friede
gefährdet? War da was? Es ist geradezu absurd zu behaupten,
in einer Zeit in der 64 Prozent der Menschen ein distanziertes
Verhältnis zur Religion haben, sei der öffentliche Friede durch das
Beschädigen von gekreuzten Holzlatten auf einem Berggipfel in
Gefahr gewesen.
Das Urteil ist willkürlich und entlarvt das Wesen von Blasphemieartikeln:

Sie dienen dazu, unliebsame Leute doppelt zu bestrafen

- nicht nur für das Beschädigen einer Sache, sondern dafür, dass sie
nicht die gleiche Sache verehren.
Strafe muss sein, aberweiche?Schon derEnzyklopädistDenis Diderot
stellte 1750 fest: «Da Sakrilege gegen die Religion Verstössen, muss
die Bestrafung der Schuldigen einzig und allein aus dem Wesen
der Sache selbst abgeleitet werden; sie muss in der Entziehung der
Vorzüge bestehen, welche die Religion verschafft» Darüberhinaus
stellt das Strafgesetz Betroffenen verschiedene Tatbestände zum
Schutz der Persönlichkeit oder des Eigentums zur Verfügung. Art.
261 StGB hingegen ist nur aus den konfessionellen Kämpfen im 19.

Jahrhundert zu verstehen, als es galt, die gegenseitigen Schikanen
zwischen Katholiken und Reformierten zu unterbinden.
Aber derstrafrechtliche Schutz religiöser Überzeugungen ist heute
nicht nur überflüssig, sondern sogar schädlich: Er lädt nämlich die
Gläubigen aller Couleur ein, sich beleidigt zu fühlen und
Andersdenkende anzuzeigen; und er verleitet stürmische Religionskritiker
dazu, blasphemisch zu agieren und damit zu provozieren - den
öffentlichen Frieden setzt er heute also geradezu aufs Spiel.
Die aktuellen Debatten um Religion und Satire zeigen: Eine
Gesellschaft, in der Blasphemie justiziabel ist, geht hinter die
Errungenschaften der Aufklärung zurück, weil sie nicht das bessere
Argument, sondern die Empörung der Beleidigten gewinnen lässt
Dieser Meinung ist auch der Theologe Jean-Pierre Wils. In seinem
Buch «Gotteslästerung» (2007) zeigt er auf, dass der Begriff der
Gotteslästerung aus «archaischen Kulturen der Ehre» stammt, die
damit Angriffe aufdie sozialen Stände und die politische Obrigkeit
abstrafen. Zeitgemässseien dieAntirassismus-Artikel in den europäischen

Ländern (in derSchweiz: Art. 261bisStGB), die in einer «Kultur
der Menschenwürde» entstanden seien.

Es ist also Zeit, höchste Zeit, dass in der Schweiz der Blasphemieartikel

aufgehoben und damit der antiaufklärerische Staub vor der
eigenen Tür weggewischt wird, weil er unserer Vorstellung von
Menschenwürde und Freiheit zuwiderläuft und weil wir erst dann
glaubwürdig Kritik an Ländern üben können, in denen Blasphemie
nicht nur als Vergehen, sondern als Verbrechen gilt und sogar mit
der Todesstrafe bedroht ist.
Erstabdruck aufnews.ch 7.6.2012 Retd Caspar

Blasphemieverbote europa- und weltweit
Während im Mittelalter die Gotteslästerung in Europa noch
ein Kapitalverbrechen war, wurde die Bestrafung im Lauf der
Aufklärung deutlich reduziert und wurden die Tatbestände
zwar nur in einzelnen Ländern abgeschafft, aber in der
Mehrheitwenigstenskaum mehr angewandt. Zudem hat sich
im Massstab und im Kontext von neueren Tatbeständen das
Schutzobjektverändert: Unterdemokratischen Verhältnissen
ist nicht der «Gott» geschützt, sondern der öffentliche Friede
in einer religiös-konfessionell und kulturell pluralistischen
Gesellschaft und die Würde des einzelnen Menschen und
seine Religions- und Meinungsfreiheit. Massstab ist deshalb
auch nicht das subjektive Empfinden der Betroffenen,
sondern das objektive Urteil eines durchschnittlichen, auf
Toleranz bedachten Dritten. In der Schweiz wird dies durch
den -ebenfalls nicht unumstrittenen -Antirassismusartikel
abgedeckt.
In derSchweiz, in Deutschland, Österreich, Norwegen, Spanien

und Portugal existiert derStraftatbestand der Blasphemie
immer noch. In Dänemark haben 2005 muslimische Verbände
wegen der Mohammed-Karikaturen Klage auf Blasphemie
eingereicht, wurden aber mit Verweis auf die Redefreiheit
abgewiesen. In Griechenland wurde 2005 auf Anzeige der
orthodoxen Kirche hin der deutsche Karikaturist Haderer
wegen Verletzung religiöser Gefühle mit einer Karikatur
eines kiffenden Jesus zu sechs Monaten Haft verurteilt,
kurz darauf vom Berufungsgericht aber freigesprochen. In
den Niederlanden wurde 2008 die Blasphemieklage gegen
Geert Wilders Film Fitna von der Staatsanwaltschaft fallen
gelassen. In Finnland hingegen wurde 2008 ein Rechtspopulist

zu mehr als zwei Jahren Haft verurteilt, u. a. wegen
Blasphemie zulasten des Islams in seinen Blogs.
In Italien schützte das Strafgesetz von 1930 die katholische
Kirche stärker vor Beschimpfung als andere Bekenntnisse.
2006 erst wurde diese Rechtsungleichheit beseitigt.
Frankreich und Schweden kennen seit Langem keinen
Blasphemie-Tatbestand mehr. In England wurde er 2008
abgeschafft; im mehrheitlich katholischen Irland hingegen
im Juli 2009 - unter grossem Protest - neu eingeführt.
In den ehemaligen kommunistischen Staaten Osteuropas
wurden seit der Wende Straftatbestände eingeführt, die in
etwa dem Schweizer Antirassismus-Artikel entsprechen. In
der seit 1928 laizistisch verfassten Türkei sieht sich derzeit
gerade ein Pianist dem Verdacht auf «Volksverhetzung»
ausgesetzt, weil er via Twitter abschätzige Bemerkungen
über einzelne Koranverse gemacht hat.
Im säkularisierten Europa wird der besondere Schutzanspruch

der religiösen Bekenntnisse und ihrer Hüterinnen
also faktisch kaum mehr anerkannt. In der Regel sind es
traditionalistische Katholiken, die sich darauf berufen und
hin und wieder in erster, regionaler Instanz auch Recht
bekommen, in der Regel aber-auch im notorisch bekannten
Polen - vor den höheren Gerichten scheitern.
In den USA hat der oberste Gerichtshof Blasphemiegesetze
der Bundesstaaten mehrfach für verfassungswidrig erklärt:
Er misst der Redefreiheit allerhöchste Priorität zu. Kanada
hingegen hat eine lange Tradition der Einschränkung der
Redefreiheit zugunsten seiner Multikulturalität.

Die Empfindlichkeiten in anderen Gegenden der Welt nehmen

aber zu. In den Staaten mit islamischer Staatsreligion
kann die «Gotteslästerung» je nach Scharia-Auslegung mit
dem Tod bestraft werden, so etwa in Saudi-Arabien, Afghanistan,

Iran und Pakistan. In Kuweit wird die Einführung der
Todesstrafe für Blasphemie derzeit diskutiert und Jordanien
hat 2005 sogar den dänischen Karikaturisten nach jorda-

frei denken. 3 12012


	Einer aufgeklärten Gesellschaft unwürdig

