
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 97 (2012)

Heft: 2

Artikel: Religion und Individuum

Autor: Taz, Beyazit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beyazit Taz

Religion und Individuum
Karl Marx hat mit Recht erwähnt, dass «der Mensch die Religion

mache, nicht aber die Religion den Menschen» (Karl Marx
[1844] 1932, S. 263). Er wollte damit betonen, dass die Religion
eine Erfindung des menschlichen Geistes ist. Nur der Mensch
besitzt als Lebewesen eine solche intellektuelle Fähigkeit. Der
Mensch ist ein denkendes Wesen, und wer denkt, der kann
auch etwas erschaffen. Im Gegensatz zu Marx hat Nietzsche
gesehen, dass nicht nur der Mensch die Religion, sondern auch
die Religion den Menschen «macht», weil er automatisch an
die Religion gebunden ist:

Das Individuum ist fast automatisch an dasselbe [das Gesetz und das
Herkommen] gebunden und bewegt sich mit der Gleichförmigkeit
eines Pendels. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches 1,S. 113

DiegeistigeVerbundenheitmitder überlieferten Religion macht
die Menschen willenlos und beherrscht sie in allen Bereichen
ihres Lebens. Sie formt sie im Namen der Heiligkeit Gottes und
verdummt sie durch ihre Heilige Schrift.
Wie formt die Religion eigentlich die Menschen? Warum ist
der Mensch überhaupt religiös empfänglich? Man kann dafür
zahlreiche Hypothesen aufstellen. Eine davon, welche mir
ziemlich logisch erscheint, ist Nietzsches Religiositätsthese.
Er begründet seine Religiositätsthese mit einem leeren und
eintönigen Leben des Menschen. Er behauptet:

Leute, welchen ihr tägliches Leben zu leer und eintönig vorkommt,
werden leicht religiös. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches 1, S. 113

Nietzsche glaubt auch, dass der Glaube mit dem Willen zu tun
hat. Ein kräftigerWilleerzeugteinen starken.selbstbefehlenden
Glauben und ein schwacher Wille erzeugt einen Glauben zur
Gehorsamkeit. Nietzsche beschreibt es folgendermassen:

Der Glaube istimmerdortam meisten begehrt, am dringlichsten nöthig,
wo es an Willen fehlt: denn der Wille ist, als Affekt des Befehls, das
entscheidende Abzeichen der Selbstherrlichkeit und Kraft.
Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, Fünftes Buch, S. 582

Menschen mit schwachem Willen lassen sich durch die
Überzeugungen der Moral und von anderen Moralisten befehlen.
Diese Überzeugungen beruhen nicht auf wissenschaftlichen
Argumenten und sind aus diesem Grund «gefährlichere Feinde
der Wahrheit» (Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches 1,
S. 317). Dievon aussen übernommenen Überzeugungen schaden
auch der Selbstgewissheit des Individu ums. Sie beruhen auf dem
fremdmoralischen Glauben, auf der Verleugnung der eigenen
Ansichten. Nietzsche sagt, dass die fremden «Überzeugungen
Gefängnisse sind». Der Gläubige gehört sich nicht und braucht
die anderen, die ihn gebrauchen und missbrauchen können.
Er glaubt, dass er durch die Übernahme der Überzeugungen
von anderen das Gute, Schöne und die Gottheit erreichen
kann. Religiöse Affekte kennt er nur in Verbindung mit diesen
übernommenen Überzeugungen. Er befindet sich in einem
höheren Erregungszustand und wird so in eine ausserordentliche
Spannung gebracht. Seine Emotionen sind ekstatisch, und er
ist bereit, durch seine Selbstverleugnung das Grosse, Gewaltige,

religiös Ungeheure in der Seele zu erleben; er glaubt, ein
Heiliger zu werden. Nietzsches Kommentar dazu lautet:

Der Heilige also erleichtert sich durch jenes völlige Aufgeben der
Persönlichkeit sein Leben, und man täuscht sich, wenn man in jenem

Beyazit Tas (*1959)
Geboren und aufgewachsen in der Türkei. Er ist Kurde. Nach seiner Matura in Izmir
wandte er sich immer mehr politisch brisanten Themen zu. Diese Opposition brachte
ihn für fünf Jahre in ein türkisches Gefängnis. Dort hatte er, trotz aller Umstände,
Zugriff auf Literatur und auch auf philosophische Schriften. Diese zu lesen und sich
mit Philosophie auseinandersetzen zu können, hat nicht nur sein allgemeines Interesse
an diesem Thema vertieft, sondern massgeblich sein weiteres Leben geprägt.
Politisch verfolgt, migrierte er 1989 in die Schweiz und begann 1996 das Studium
der Theologie an der Universität Fribourg. Daran schloss er unmittelbar ein Studium
der Ethik, politischer Philosophie und Ethnologie an. 2009 erfolgte die Promotion
zum Dr. phil. Derzeit ist Beyazit Tas Habilitand an der Philosophischen Fakultät der
Universität Fribourg. Er ist Mitglied der Freidenkerinnen Region Bern.

Phänomen das höchste Heldenstück der Moralität bewundert. Es ist
in jedem Falle schwerer, seine Persönlichkeit ohne Schwanken und
Unklarheit durchzusetzen, als sich von ihr in der erwähnten Weise zu
lösen; überdiess verlangt es viel mehr Geist und Nachdenken.
Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches 1, S. 133

Diese Behauptung von Nietzsche ist ziemlich plausibel, wenn
man an ungebildete junge und radikale Islamisten denkt, welche
sich für die Heiligkeit und ihre Religion als Opfer darbringen.
Weshalb wollen diese jungen Leute sich für die Gottheit und
die Unsterblichkeit opfern? Was veranlasst siedazu.einesolche
Entscheidung zu treffen? Sollte man dafür nicht islamische
Moralität verantwortlich machen?

Islamische Ethik heisst sich ergeben in Gott. Diese totale Hingabe
verlangt natürlich von Einzelnen die Verleugnung der eigenen
Identität. Neben dieser islamischen Ethik ermöglicht den
islamischen Militanten auch ein Leeregefühl und die ungewisse
politische Lage ihres Lebens eine solche Religiosität, weil sie
durch ihregewaltigen moralische Emotionen innerlich zerrissen
und willenlos geworden sind. Die religiöse Selbstzerteilung
radikalisiert sich in der Selbstaufopferung und die gewaltigen
Emotionen werden so entladen. Der Fall des Selbstmordattentäters

beweist ihre Explosionskraft. Selbstvernichtung und
Heldentum sind für sie ein Symbol einer Gottheit, welche
Menschenopfer fordert. Hier geht es nicht nur um einen Sieg
über die Feinde, sondern auch um die Meisterung eigener
Affekte. In einer solchen blinden Situation opfern sich religiöse
Menschen, weil ihre Denkart durch moralische Vorschriften
und Anweisungen geformt worden ist.

In diesem Sinne istdie Religion eine Institution der leeren
Menschen. Sie formt die Menschen gegen ihre Natur. Das Problem
liegt hier nicht eigentlich bei der Religion, sondern bei den
Menschen, die sich durch eine falsche Moralität formen lassen.
Wenn die Schüler «blind» sind, ergreift der Lehrer das Recht,
Einfluss auf sie zu nehmen und sie zu dominieren.
Die Religion, wie schon früher erwähnt, wurde nach Marx von
denkenden Menschen produziert. Wegen des Bildungsdefizits
ist sie im 21. Jahrhundert aktiver geworden und zwingt ihren
Anhängern nicht nur wie früher ihren Glauben auf, sondern
treibt sie im schlimmsten Fall in den Tod. Sie produziert und
formt selbst heute noch die Menschen, die ihre Eigenständigkeit

verloren haben. Die Machtlosigkeit des Einzelnen hat der
Religion diese Macht ermöglicht, sie kann nun die individuellen
Handlungen formen und über sie bestimmen, obwohl sie keine

Realität ist und ausserdem nach Nietzsche keine Wahrheit
enthält:

Noch nie hat eine Religion, weder mittelbar, noch unmittelbar, weder
als Dogma, noch als Gleichniss, eine Wahrheit enthalten.
Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches 1, S. 138

Die Wahrheit ist eigentlich eine suchende Erkenntnis, die nur
durch denkende Menschen erreicht werden kann. Die Suche
nach derWahrheitverlangtsehrviel geistige Arbeit. Das Denken
ist ei ne Sache des Menschen, nichtaber der Religion. Nietzsches
Aussage: «Gott ist tot» ist wirklich mutig. Er hat uns nicht nur
die Angst vor kommenden Höllenqualen genommen, sondern
auch die Hoffnung auf ein zukünftiges Paradies geraubt. Somit
muss sich der Mensch auf sich selbst, auf das Hier und Jetzt
konzentrieren und seine Endlichkeit akzeptieren. Religion,
Moral und Ideologien sind für die Menschen ein Sicherheitsnetz.

Das Netz ist aber eine trügerische Sicherheit. Wenn die
Menschen aber unbedingt ein Netz brauchen, sollte das Netz
nicht Religion, Moral oder Ideologie sein, sondern Philosophie.
Warum eigentlich Philosophie? Nur die Philosophie kann dabei
behilflich sein, seinen schwachen Willen zu überwinden und
zu einem starken Willen zu gelangen.

frei denken. 2 I 2012


	Religion und Individuum

