
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 95 (2010)

Heft: 3

Artikel: Wissen schafft Ethik und Moral

Autor: Harris, Sam / Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sam Harris

Wissen schafft
Ethik und Moral

Der amerikanische Philosoph und Neurowissenschaftler
Sam Harris hielt im Februar 2010 ein Kurzreferat bei TED

(Technology, Entertainment, Design), einer 1984gegründeten
Organisation, die sich zum Ziel gesetzt hat, Menschen

aus diesen drei Domänen miteinander ins Gespräch zu
bringen. Im Oktober dieses Jahres wird zudem sein Buch
„How Science Can Determine Human Values" herauskommen.

Sein TED-Vortrag gibt einen Einblick.

„Ausgangspunkt ist die verbreitete Annahme, dass die
Wissenschaft nur Aussagen machen kann über das, waswir
wertschätzen, aber nicht darüber, was wir wertschätzen
sollen. Deshalb sind die meisten Menschen der Meinung,
dass die Wissenschaft niemals die wichtigsten Fragen des
Lebens beantworten kann: Wozu lohnt es sich zu leben
und zu sterben? Was macht ein gutes Leben aus?
Ich sage: Diese Trennung von Wissenschaft und Ethik ist
eine Illusion - und eine sehr gefährliche Illusion, gerade
heute.

Werte sind Fakten
Es wird gesagt, dass Wissenschaft keine Basis für Ethik
biete, weil sie lediglich mit Fakten arbeite, und weil es
nicht möglich sei, aus Fakten ein Sollen abzuleiten, (sog.
„naturalistischer Fehlschluss", Anm. d. Red.).
Ich sage: Werte sind ebenfalls eine bestimmte Art von
Fakten, Fakten nämlich über das Wohlbefinden von be-
wussten Wesen. Wiralle haben kein Mitgefühl mitSteinen,
weil wir überzeugt sind, dass sie nicht leiden können, und
wir haben mehr Mitgefühl mit Menschenaffen als mit
Insekten, weil wir davon ausgehen, dass Menschenaffen
ein breiteres Spektrum der Glücks- und Leidensfähigkeit
- also breitere Bewusstseinserfahrungsmöglichkeiten -
haben. Dies ist eine Faktenbehauptung, sie kann richtig
oder falsch sein.
Alle moralischen Urteile sind letztlich reduzierbar auf
unsere Besorgtheit überdieBewusstseinserfahrungen und
deren potenzielle Veränderung. Auch wer seine Moral aus
einer Religion und ihrer Heils- oder Unheilsverheissung
ableitet - letztlich geht es um die Sorge über das Bewusst-
sein und dessen mögliche Veränderungen.

Wissen ist grundlegend
EsgibtWissendarüber, wasdie notwendigen Bedingungen
für ein gutes Leben sind:

Wir wissen etwas über gescheiterte Staaten, wo Frauen
ihre Kinder nicht ernähren können, wo Menschen umgebracht

werden.
Wir wissen auch, dass es möglich ist, Strukturen zu

schaffen, die ein besseres Leben ermöglichen - wir wissen,

was es dazu braucht. Es nützt z. B. nichts, Wasser
bunt zu färben oder den Glauben an das böse Auge zu
verbreiten.

Wir verfügen über Wissen darüber, wie Gesellschaften

sich entwickeln können - ohne im Detail zu wissen, wieso
- und Ethik hat etwas mit diesem Wissen zu tun.

Wir wissen, dass Wissen über uns selbst und über unser
Leben sich im Hirn realisiert.

Wir wissen, dass unsere Kultur uns prägt, d. h. sie prägt
unser Hirn. Die verschiedenen Kulturen können deshalb
prinzipiell wissenschaftlich untersucht werden bezüglich
ihres Einflusses auf das Gehirn.

Wir können uns ganz verschiedene Bewusstseinserfah-
rungen und deren potenzielle Veränderung vorstellen.

Indem wir akzeptieren, dass es bei diesen Fragen um die
Frage der Ethik und der Moral geht, lassen wir eine
Veränderung in unserem Denken und Reden über Ethik und
Moral zu und wir verändern unsere Erwartungen über
die Kooperation unter Menschen.

Beispiel Körperstrafe
In 21 amerikanischen Staaten ist die Körperstrafe an der
Schule akzeptiert. 100*000 Schülerinnen werden jedes
Jahr gezüchtigt. Die Begründung der Strafe ist explizit
religiös. Fragen wir uns, ob es vernünftig ist, Kinder zu
züchtigen und erniedrigen, um sie zu gutem Verhalten
zu motivieren... Gibt es irgendeinen Zweifel daran, dass
es auf diese Frage eine klare Antwort gibt und dass sie

wichtig ist?

Universalität: Prinzip, nicht Absolutheit
Was ist der Massstab für das Wohlbefinden? Einer davon
ist z. B. die physische Gesundheit. Sie ist ein Faktor, der sich
über die letzten Jahre sehr verändert hat. Die Tatsache,
dass das Konzept „Gesundheit" offen ist fürVeränderung,
heisst aber nicht, dass es inhaltsleer ist.
Nehmen wir z. B. das Essen: Die Tatsache, dass es verschiedene

Lebensmittel gibt, verleitet uns nicht zur Annahme,
dass es keine gesicherte Aussage zur Ernährung gibt.
Viele Menschen glauben, dass eine universelle Moral
absolut sein muss und keine Ausnahmen zulassen kann.
Am Beispiel des Schachspiels kann man erkennen, dass das
Prinzip, die Königin zu schützen, ein Erfolg versprechendes
Prinzip ist. Trotzdem gibt es Situationen, in denen es sogar
brillant sein kann, die Königin zu opfern.

Beispiel Burka
Nehmen wir das Beispiel des weiblichen Körpers. Unsere
Intellektuellen erklären uns, dass wir die Burka vielleicht
nicht mögen, aber zu wenig davon verstünden und kein
Recht hätten, darüber zu urteilen, ob es richtig ist oder
falsch, Frauen dazu zu zwingen, sich komplett zu verhüllen.

Wer sind wir, dass wir uns sagen lassen, wir wüssten
zu wenig über das menschliche Wohlbefinden, als dass
wir eine solche Praxis beurteilen könnten?
Auch wenn es Frauen geben mag, die das freiwillig tragen,
was halten wir von einer Freiheit in einem Umfeld, in dem

frei denken. 3 I 2010



ALle bilde
PUVßo

ein vergewaltigtes Mädchen Gefahr läuft, von ihrem Vater
aus Scham umgebracht zu werden?
Wie hoch ist die Wahrscheinlichkeit, dass solches
Verhalten zu den herausragenden Beispielen menschlichen
Wohlbefindens gehört?
Das bedeutet nicht, dass in unserer Gesellschaft alles zum
Besten steht. Auch angesichts unserer Kioskauslagen mit
den vielen nackten Frauenkörpern können wir unsfragen,
obdies für unsere Kinder die optimale Sicht des weiblichen
Körpers ist. Wahrscheinlich liegt das Optimum irgendwo
zwischen der Burka und der westlichen, übersexualisierten
Wahrnehmung der Frau.

Moral der Religionen ist vor allem Sexualmoral
Die Einzigen, die mit mir einig gehen, dass es Antworten
gibt auf die Frage, was richtig und was falsch ist, das sind
die Religionsführer. Sie behaupten, dasssie ihre Antworten
von einer Stimme aus dem All haben.
Tatsache ist aber, dass die Religionen die moralischen
Fragen abkoppeln von Aussagen über das menschliche
oder tierische Leiden. Deshalb sprechen sie so viel über
Homo-Ehen und weniger über Genozide, Nuklearwaffen,
Armut oder andere wichtige Fragen.

Universelles Konzept der menschlichen Werte
Die religiösen Demagogen haben in einem Recht: Wir brauchen

ein universelles Konzept der menschlichen Werte. Es

ist klar, dass wir intuitiv entscheiden können, ob ein Dalai
Lama oder ein Massenmörderein adäquateres Leben führt.
Viele Intellektuelle wollen uns aber weismachen, dass es
hier keinen einfachen Massstab, sondern viele Meinungen
gibt. Ganz im Unterschied zur Wissenschaft. Dort gehört
es zum guten Ton, dass wenn über Fakten gesprochen
wird, gewisse Meinungen ausgeschlossen werden. Das ist
geradezu charakteristisch für eine Expertendomäne.
Wie kommt es, dass wir überzeugt sind, dass es sowas
in der Sphäre der Moral nicht geben kann, moralisches
Expertentum, Talent, gar Genialität? Wie kommt es, dass

gerade in Fragen der Ethik und Moral jede Meinung ihre
Berechtigung haben muss? Wie kommt es, dass wir nicht
hinterfragen wollen, ob eine Kultur moralische Urteile
fällt, die es verdienen, beachtet zu werden? Wir wissen,
dass die Taliban wenig von Physik verstehen. Wie kommen
wir dazu anzunehmen, dass ihre Ignoranz bezüglich des
menschlichen Wohlbefindens nicht ebenso hoch ist?

Angesichts der heutigen technischen Möglichkeiten muss
es eine Konvergenz der Werte geben. Diese Welt braucht
deshalb mehr Menschen, die aufstehen und sagen: Es gibt
auf Fakten basierende Antworten auf die Frage, was mit
BlickaufdasWohlbefindengutoderschlechtist, und Ethik
und Moral müssen sich auf diese Fakten beziehen."

www.ted.com/talks/sam_harris_science_can_show_what_s_right.html
Übesetzung und Kürzungen: Reta Caspar

Ethik I 9

EKAH: Synthetische Biologie
ist ethisch vertretbar

Die Synthetische Biologie verfolgt die Idee, Lebewesen
kontrolliert und zielgerichtet umzubauen oder von Grund auf zu
konstruieren. Ist es möglich, neue Lebewesen herzustellen?
Wenn ja, ist es auch ethisch vertretbar? Nach Ansicht der
Mehrheit der Eidgenössischen Ethikkommission für Biotechnologie

im Ausserhumanbereich (EKAH) müssen künftige
Entwicklungen im Auge behalten werden, aber es gibt kein
grundsätzliches Veto gegen die Synthetische Biologie.
Synthetische Biologie bezeichnet ein relativ neues Forschungsgebiet,

das Elemente der Molekularbiologie (Gentechnologie),
der Chemie, der Computerwissenschaften und der
Ingenieurswissenschaften verbindet. Im Vordergrund der Synthetischen
Biologie stehen das Entwerfen und Herstellen nicht schon
natürlicherweise vorkommender biologischer Bestandteile und
Systeme sowie die Rekonstruktion und der Nachbau bereits
existierender biologischerSysteme. Der Synthetischen Biologie
liegt die Idee zugrunde, dass sich Lebewesen kontrolliert und
zielgerichtet umbauen bzw. konstruieren lassen.
Mit dieser Idee kann auch der Gedanke verbunden sein, die
entstandenen Produkte weiterhin kontrollieren zu können.
Ob dies möglich ist, ist insbesondere von risikoethischer
Relevanz. Es liegen plausible Risikoszenarien vor, aber zu wenige
empirische Daten, um eine Risikobeurteilung vornehmen zu
können. Die Entwicklungen der Synthetischen Biologie sind
so aus Sicht der EKAH aufmerksam zu beobachten, aufgrund
geäusserter Bedenken lässt sich jedoch kein grundsätzlicher
Einwand gegen die Synthetische Biologie ableiten.
Unabhängig von den risikoethischen Aspekten muss der
Anspruch, Lebewesen in einem kontrollierten Prozess herstellen
zu können, geprüft werden. Dies kann nicht geschehen, ohne
die Frage zu beantworten, was Leben ist. Die Mehrheit der
Kommissionsmitglieder geht davon aus, dass sich das, was
wir als Leben bezeichnen, auf rein physikalisch-chemische
Eigenschaften bezieht. Für Vertreter dieser sog. monistischen
Position gibt es keine prinzipiellen Gründe, weshalb der
Ansatz der Synthetischen Biologie nicht erfolgreich sein könnte
und Leben herstellt. Eine Minderheit vertritt die Auffassung,
dass Organismen nicht allein durch physikalisch-chemische
Eigenschaften erklärbar sind und vertritt nicht-monistische
Lebenskonzepte. Auch diese Konzepte lassen die Möglichkeit
offen, dassals Produkt der Synthetischen Biologie Lebewesen
entstehen können. Allerdings muss auf Grundlage dieser
Positionen dem Gedanken, dass die Prozesse und Produkte der
Synthetischen Biologie in dem Grade kontrollierbar sind, wie
dies die Synthetische Biologie annimmt, mit einiger Skepsis
begegnet werden.
Die Mitglieder der EKAH sind sich einig, dass die Art und
Weise, wie Lebewesen entstehen, ob in einem natürlichen
Prozess oder auf andere Weise, keinen Einfluss auf ihren
moralischen Status hat. Langfristig rücken, zumindest aufgrund
bestimmter Visionen der Synthetischen Biologie, zwar alle
Lebewesen ins Blickfeld. Derzeit hat die Synthetische Biologie
jedoch ausschliesslich zum Ziel, Mikroorganismen herzustellen.
Die Mehrheit der Mitglieder vertritt einen biozentrischen
Ansatz in der Ethik, wonach auch Mikroorganismen über
einen Eigenwert verfügen, weil sie leben. Allerdings weist
die Mehrheit diesem Eigenwert in einer Güterabwägung ein
so geringes Gewicht zu, dass er vernachlässigbar bleibt. Die
Minderheiten innerhalb der Kommission vertreten aus
verschiedenen Gründen die Auffassung, dass Mikroorganismen
keinen Eigenwert haben.
Es besteht Konsens in der Kommission, dass Eigenwertsüberlegungen

kein Veto gegen die derzeitige Forschung der
Synthetischen Biologie begründen.
http://www.ekah.admin.ch/de

frei denken. 3 I 2010


	Wissen schafft Ethik und Moral

