
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 94 (2009)

Heft: 9

Artikel: Die Evolution der Religion

Autor: Ayala, Francisco J. / Shermer, Michael / Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 frei denken. 9/2009

Die Evolution der Religion

Der Biologe und Philosoph Francisco Ayala und der Publizist Michael Shermer legen
ihre Sicht dar, wie religiöser Glaube in der menschlichen Evolution entstanden ist.
Quelle: Los Angeles Times, 31. Juli 2009, Übers. Reta Caspar

Homo mortalis Francisco J. Ayala

Der formale Name der menschlichen
Spezies ist Homo sapiens, «wissender
Mensch».
Als Konsequenz der Evolution sind wir
die intelligenteste Spezies auf der Welt.
Eine einleuchtende Erklärung dafür, wie
unsere Intelligenz entstand, steht im
Zusammenhang mitunserem Vorfahren vor
2 Millionen Jahren, dem Homo habilis, der
einfache Steinwerkzeuge herstellte.
Werkzeuge herstellen setzt voraus, dass

man solche Objekte als «Werkzeuge»
betrachtet, also als Gegenstand, der für
einen bestimmten Zweckgebraucht werden

kann: ein Messer zum Schneiden, ein
Pfeil zum Jagen etc. Um etwas als Werkzeug

zu betrachten, braucht es geistige
Bilder von nicht anwesenden Realitäten:
das Tier, das ich töten will, das Fleisch
dass ich rausschneiden will um zu essen.
Diese Vorstellung setzt fortgeschrittene
Intelligenz voraus - deshalb gibt es so
wen ige Tiere, die Werkzeuge n utzen, und
ihre Werkzeuge haben sowenig gemein
mit den fortgeschrittenen Technologien
unserer Spezies.

Das Evolutionsszenario geht davon aus,
dass die intelligenteren unserer
entfernten Vorfahren bessere Werkzeuge
herstellen konnten und besser überlebten,

weil sie mehr Nahrung bereitstellen
konnten und sich besser gegen ihre
Feinde verteidigen. Die Intelligenteren
hatten deshalb mehr Nachkommen und
so haben sich die Intelligenzgene stärker
verbreitet.

Unsere Intelligenz ist neugierig. Wir
wollen die Welt verstehen und wissen,
wie und warum was passiert: wir suchen
kausale Erklärungen für natürliche
Ereignisse.

Bevor im 17. Jahrhundert die
Wissenschaft führend wurde, haben die
Menschen natürliche Ereignisse, für die
sie keine Erklärung hatten, übernatürlichen

Agenten zugeschrieben. Geister
oder Götter haben Regen und Dürre
verursacht, Flut und Stürme, Erdbeben
und Vulkanausbrüche - als Vergeltung
von menschlichem Fehlverhalten. Dieser
Glauben hat zu Verehrungsritualen
geführt. Kausale Erklärungen für natürliche
Ereignisse zu suchen, war also eine der
Quellen der Religion.

Menschen leben in komplexen
Gesellschaften, welche durch Normen und

Gesetze geregelt werden müssen. Die
Suche nach einer Rechtfertigung für
moralische Normen und soziale Gesetze war
eine zweite Quelle religiösen Glaubens
und religiöser Kulte. So hat z. B. Moses
dem Volk Israel gesagt, sie sollten die 10
Gebote einhalten, weil sie ihm von Gott
gegeben worden seien.

Aber da gibt es auch eine dritte Quelle
der Religion: die evolutionär bedingte
Intelligenz, die Selbstbewusstsein und
deshalb auch Todesbewusstsein mit sich
brachte. Jede Person ist sich bewusst, ein
von anderen Menschen und der Umwelt
unterscheidbares Individuum zu sein.

Homo religiosus Michael Shermer

Hat sich der Mensch evolutionär dazu
entwickelt religiös zu sein und an Gott
zu glauben? In einem sehr allgemeinen
Sinn, ja. Folgendes ist passiert:
Vor langer Zeit, in einem ganz anderen
Umfeld, hat sich der Mensch dazu entwickelt,

sinnvolle Kausalmuster in der Natur
zu entdecken, welche Sinn ergaben in
seiner Welt, und viele dieser Muster mit
zielorientierten Agenten zu verbinden,
welche zu animistischen Geistern oder
mächtigen Göttern wurden.
Als soziale Primatenart haben wir auch
soziale Organisationen entwickelt,
weichegeeignet waren, ein Zusammengehörigkeitsgefühl

zu fördern und moralische
Regeln durchzusetzen.
Menschen glauben an Gott, weil sie
Muster suchende Primaten sind. Wir
verbinden A und B und C, während sehr
oft A mit B verbunden ist und B mit C -
man nennt diesAssoziationslernen. Aber
wir haben in unserem Gehirn keinen
Detektor für falsche Muster und machen
deshalb Denkfehler.
Fehlertyp 1 besteht darin, ein Muster zu
finden, das nicht existiert (positivfalsch).
Fehlertyp 2 besteht darin, kein Muster
finden, obwohl eines besteht (negativ
falsch).
Stellen wir uns vor, wir sind als Mensch

Selbstbewusstsein ist die direkteste und
deutlichste unserer Erfahrung.
Wenn ich aber weiss, dass ich als
bestimmtes Individuum lebe, dann weiss
ich auch, dass ich sterben muss, weil
ich andere Menschen sterben sehe. Die
Beerdigungsrituale mögen verschieden
sein, aber sie unterscheiden uns von
anderen Lebewesen und sind ein
Ausdruck des Todesbewusstseins und des
Bewusstseins von Reziprozität: ich
behandle Verstorbene respektvoll weil ich

nur dann erwarten kann, selbst einmal
so behandelt zu werden.

Das Todesbewusstsein bringt auch die
Todesangst mit sich. Diese Angst wird
teilweise gemildert durch religiösen
Glauben und durch Rituale, welche
unserem Leben Sinn zumessen, obwohl es
endlich ist. Darüber hinaus bieten auch
viele Religionen tröstliche Vorstellungen
über eine unsterbliche «Seele» an in Form
von Reinkarnation oder«ewigem Leben»
nach dem Tod.

Weil die Evolution die Menschen
intelligenter werden liess, ist er zur Religion
befähigt.

Francisco J. Ayala, ist Biologieprofessor an der
UC Irvine, Mitglied der U.S. National Academy
ofSciences und Trägerder U.S. National Medal
of Science 2001.

auf den Ebenen Afrikas und hören ein
Rascheln im Gras. Ist es ein gefährliches
Raubtier oder nur der Wind? Wer
annimmt, es ist ein Raubtier während es

nur der Wind ist, macht einen Fehler vom
Typ 1, aber ohne Schaden. Wer jedoch
annimmt, es sei nur der Wind, während
es in Wirklichkeit ein Raubtier ist, hat
eine grosse Chance als dessen Mahlzeit
zu enden und so aus dem menschlichen
Genpool zu verschwinden. Das würde
eine natürliche Selektion ergeben
zugunsten jener Menschen, welche überall
potenziell gefährliche Muster annehmen.
Ich nenne diese Tendenz «patternicity»,
d.h. die Tendenz in zufälligen Ereignissen
bedeutungsvolle Muster zu sehen. Dazu
kommt die «agenticity», die Tendenz zu
glauben, dassdie Welt von unsichtbaren,
absichtsvollen Agenten kontrolliertwird,
welche schaden können.
Die ist m. E. die Basis des Glaubens an
Seelen, Geistern, Götter, Dämo- >S. 5



9/2009 frei denken. 5

Sozialforschung

Säkulare Menschen sind toleranter

Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

«Rechtsextremismus - Ursachen

und Gegenmassnahmen» befragte
ein Team um Prof. Cattacin vom
Soziologischen Institut der Universität Genf
3000 in der Schweiz lebende Personen.
Dabei wurde mit insgesamt 90 Fragen
die Einstellung gegenüber Frauen und
gegenüber Minderheiten wie
Homosexuellen, Ausländern, Muslimen und
Juden eruiert.
Die Resultate legen nahe, dass
Menschenfeindlichkeit, Fremdenfeindlichkeit
(Xenophobie) und Rechtsextremismus
in der Schweiz keineswegs ausserge-
wöhnlich sind. So fanden sich bei 20%
der Bevölkerung antijudaische, bei 30%
antiislamische Anschauungen. Eine
ausländerfeindliche Haltung hatte gar eine
Mehrheit, wobei pragmatische Ansichten
diesewiederum relativierten: so bejahten
82%, dass Ausländer die Arbeit machen,
welche Schweizer nicht (mehr) ausüben
wollen, und 57%, dass Ausländerauf dem
Arbeitsmarktdiskriminiert werden. 61 %
wünschten mehr staatliche Massnahmen
zur besseren Integration von Ausländern.
Homophobe Ansichten vertraten etwas
mehr alsein Drittel der Bevölkerung, und
42% fanden, dass Frauen eine traditionelle

Rolleals Mutter und Hausfrau leben
sollten. Rechtsextremistisches Gedankengut,

z. B. dass Gewalt Probleme lösen
kann, wurden bei 6-7% der Befragten
festgestellt.
Eine Analyse nach Religion zeigt einen
Zusammenhang zwischen Religiosität
und Menschenfeindlichkeit: Säkulare
sind insgesamt toleranter als Gläubige.

Fortsetzung von Seite 4

nen, Engel, Ausserirdische, intelligente
Designer, Verschwörungstheorien und
allerlei unsichtbare Agenten, welche uns
bedrohen oder helfen sollen.

Menschen sind aber auch gläubig, weil
sie sozial sind und in der Gesellschaft
vorankommen wollen. Moralische Gefühle
im Menschen und moralische Prinzipien
von Gruppen haben sich primär durch
natürliche Selektion auf der Ebene des
Individuums entwickelt, sekundär durch
Gruppenselektion auf der Ebene von
Populationen. Der moralische Sinn - das
Gefühl «Gutes zu tun» in der Form von
positiven Gefühlen wie Rechtschaffenheit
und Stolz oder Sinn, oder umgekehrt das
Gefühl etwas Schlechtes zu tun in Form
von negativen Gefühlen wie Schuld und
Scham - entwickelte sich aus Verhaltensweisen,

welche evolutionär selektioniert
wurden, weil sie entweder gut für das
Individuum waren oder für die Gruppe.

So fanden 26% der Katholiken, 24%
der Protestanten, 28% der Muslime und
18% der Nichtreligiösen, dass Juden selber

schuld an ihrer eigenen Verfolgung
seien. Und 43% der Katholiken, 43% der
Protestanten, 55% der Muslime und 29%
der Nichtreligiösen bejahten, dass für
die Gleichberechtigung der Frau genug
getan worden sei. Doppelt soviele Katholiken

wie Säkulare waren der Meinung,
Frauen sollen eine traditionelle Rolle als
Hausfrau und Mutter einnehmen.
Fremdenfeindlichkeit war unter Protestanten
verbreiteter als bei Katholiken, Muslimen
und Säkularen; da bei den Katholiken und
Muslimen der Ausländeranteil höher ist,
täuscht wohl der Zusammenhalt innerhalb

der eigenen Gruppe eine Toleranz
gegenüber Ausländern vor.
Prof. Cattacin sagte dazu im Berner
«Bund» vom 11.3.06: «Nichtreligiöse
sind klar weniger rassistisch, weniger
sexistisch, weniger homophob, weniger
xenophob. Man darf daraus jedoch nicht
ableiten, dass jeder Nichtreligiöse tolerant

ist.» Der Sozialpsychologe Andreas
Zick hat in Deutschland vergleichbare
Resultate gefunden: «Religiosität macht
- unabhängig von der Religion -
vorurteilsbereiter.» Möglicherweise tragen
Säkulare also mehr zum sozialen Frieden
bei als die Gläubigen. Die Frage, ob es
der Schweiz ohne Religion und Kirche
besser ginge, verneint Cattacin aber
entschieden: «Eine pluralistische Gesellschaft
braucht nebst Pragmatismus auch eine
sinnstiftende Referenz.» Die Kirchen
verhielten sich jedoch häufig als«Bastion
gegen die Moderne» und seien «gefangen»

Während die Kulturen sich darin
unterscheiden, was sie als gut oder schlecht
definieren, ist der moralische Sinn, sich

gut oder schlecht zu fühlen, universell.
Die Kodifizierung von moralischen
Prinzipien entwickelte sich als Form der
Kontrolle zur Sicherung des Überlebens
von Individuen in der Gruppe und der
Gruppe als Ganzes.

Religion war die erste soziale Institution,
welche moralische Prinzipien festlegte
und «Gott» - als erklärendes Muster für
den Gang der Welt-wurde zum Vollstrecker

dieser Regeln.
Deshalb sind Menschen religiös und
glauben an Gott.

Dr. Michael Shermer ist Gründer des Skeptic
magazine (www.skeptic.com), Präsident der
Skeptics Society, Kolumnist bei der Zeitschrift
Scientific American, Professor für Oekonomie
an der Claremont Graduate University.

durch die Ansprüche der Gläubigen: «Die
Leute kommen ja nicht, um etwas Neues
zu hören.» Genau dies - einen neuen
Umgang mit Vielfalt - brauche aber die
Gesellschaft gegenwärtig. Faktoren für
menschenfreundlichere Einstellungen
seien Bildung und die tägliche Erfahrung
des Andersseins. Zwei Faktoren könnten
demnach im Mittelpunkt einer Strategie
gegen das Risiko zunehmend radikalerer
Meinungen stehen: Information und
die Stärkung von sozialen Kontakten
zwischen verschiedenen Menschengruppen.

Die einzige Stellung nähme von religiöser
Seite, welche sich im Internet zu dieser
Studie findet, erschien im November 2006
in Lamed, einer «Zeitschrift für Kirche
und Judentum». Dr. theol. Hanspeter
Ernst, Geschäftsleiter der Stiftung «Zürcher

Lehrhaus-Judentum, Christentum,
Islam», gab darin zu bedenken, dass es mit
wohlgemeinten Stellungnahmen kirchlicher

Kreise nicht getan sei. Hingegen
brauche es «konstante Reflexion der
religiösen Praxis,... kritische Hinterfragung
eigener religiöser Positionen und des
eigenen Schrift- und Selbstverständnisses,...

das Überdenken des Verhältnisses
zwischen Religion und Gesellschaft,... den
Dialog mit den Anderen», um wirksam
gegen Vorurteile anzugehen.
DasSelbstverständnisder Christen beruht
wesentlich auf dem biblischen Gebot der
Nächstenliebe. Wahrscheinlich war mit
dem «Nächsten» ursprünglich wirklich
nur der «Bruder», «Stammesgenosse»,
das «Kind des eigenen Volkes» gemeint.
Jedenfalls scheint die vielgerühmte
christliche Nächsten- und Feindesliebe
die Intoleranz gegenüber Minderheiten
nicht aufzuwiegen.
Oder, wie der Philosoph und Schriftsteller

William James Durant (1885-1981)
es ausdrückte: «Intoleranz ist die natürliche

Begleiterscheinung eines starken
Glaubens. Toleranz gedeiht nur, wenn
der Glaube an Gewissheit einbüsst; die
Gewissheit ist mörderisch.»

Maja Strasser, Bern
Quelle: Monitoring von rechtsextremen Einstellungen,
Fremdenfeindlichkeitund Menschenhass in der Schweiz. Eine

explorative Studie. Sandro Cattacin, Brigitta Gerber, Massimo
Sardi und Robert Wegener (2006).

Inserat

Die Grünschwätzer
Alle reden vom Umweltschutz und niemand redet von der
Überbevölkerung der Erde. Vor 2 000 Jahren haben auf der Welt 300
Millionen Menschen gelebt. Heutesind es 6,8 Milliarden, und die

Weltbevölkerungwächstweiter undnimmtjedes Jahr um 80
Millionen Menschen zu. Die ökologische Belastung des Planeten durch
die Menschenmassen hat gravierende Folgen. Der Wohlstand
der Industrieländer basiert auf den billigen fossilen Rohstoffen,
die langsam zu Neige gehen. Milliarden von Menschen leben in

Armut und bis zum Jahr 2050 wird die Weltbevölkerung um 40
Prozent zunehmen und das vorwiegend in

den Entwicklungsländern. Dieses Buch geht
auf die Gründe der Überbevölkerung ein,
und die Tabus, warum so wenig über dieses

Thema geschrieben wird.

Dudo Erny
Die Grünschwätzer
Evolution, Überbevölkerung und
Umweltschutz
BOD, 152 Seiten, CHF 26.50
ISBN 978-3-8334-7151-3


	Die Evolution der Religion

