
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 94 (2009)

Heft: 8

Artikel: 6. Internationales Menschenrechtsforum Luzern : Menschenrechte und
Religionen

Autor: Schaub, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 frei denken. 8/2009

6. Internationales Menschenrechtsforum Luzern

Menschenrechte und Religionen

«Widersprechen sich Menschenrechte
und religiöse Prinzipien nicht
grundsätzlich?»

Diese ist eine der Fragen, die der
Luzerner Stadtpräsident Urs W. Studer
am Dienstag, 5. Mai im Rahmen seiner
Begrüssungsrede zum Internationalen
Menschenrechtsforum Luzern aufwirft
- Fragen zum Thema Menschenrechte
und Religionen, das zwei Tage lang in

Vorträgen, Expertenpanels, Workshops
und unter den mehr als 1'000
Teilnehmerinnen und Teilnehmern diskutiert
werden soll. Organisator ist das Zentrum
für Menschenrechtsbildung der Pädagogischen

Hochschule Zentralschweiz.

Menschenrechte - Konsens oder Streitpunkt

zwischen den Religionen?
Gleich zu Beginn derersten Paneldiskussion

gibt Saida Keller-Messahli, Präsidentin
des Forums für einen fortschrittlichen
Islam (FFI), offen zu, dass zwischen dem
Islam und den Menschenrechten ein
problematisches Verhältnis besteht.
Das individualistische Menschenbild der
Menschenrechte unterscheidesich grundlegend

vom Menschenbild des Islams.

Prof. Dr. Gregor Paul, Professor für
Philosophie an der Universität Karlsruhe,
verdeutlicht, worin das Konfliktpotenzial

zwischen religiösen und säkularen
Normen liegt: «Was geschieht, wenn
Menschenrechte den religiösen Lehren
widersprechen?» Für überzeugte Gläubige

seien im religiösen Kontext keine
Konzessionen möglich, da sie sich im
Besitz der Wahrheit wähnen und es nur
eine Wahrheit geben kann.

Die Menschenrechte könnten als Basis

für einen Konsens zwischen verschiedenen

Religionen fungieren, meint Keller-
Messahli, doch der Dialog zwischen den
Religionen habe bisher nicht gefruchtet.
Dies habe vor allem politische Gründe.
Paul stimmt dem zu. Das Problem sei, dass
stets die Legitimation des kritisierenden
Gegenübers zum Thema werde, was die
Diskussion von der Sachebene auf die
Metaebene verschiebe. Obwohl diese
Analyse ein leuchtet, darfman nichtausser
Acht lassen, dass zwischen Menschenrechten

und Religionen viel grundlegendere
Unvereinbarkeiten bestehen, wie es Paul

zuvor angetönt hatte. Leider kehrt die
Diskussion nicht mehr zur dieser
Grundsatzfrage zurück.

«Religion fördert die Menschenrechte»
Dies behauptet Dr. h. c. Erwin Kräutler,
Bischofvon Xinghu, Brasilien, im Rahmen
der Abenddiskussion, die den ersten
Forumstag abschliesst. Der Bischof behaup¬

tet, es sei undenkbar, dass die Religion
Mensch rechte verletze.
Prof. Dr. Heiner Bielefeldt, Direktor des
Deutschen Instituts für Menschenrechte,
weist zwar darauf hin.dassdie Menschenrechte

als säkulare Normen konzipiert
worden sind und betont, fundamentalistische

Entwicklungen müssten
beobachtet werden. Doch damit hat sich die
Reaktion aufdie paradoxen Äusserungen
des Bischofs bereits erschöpft. Keine
kritischen Rückfragen. Interessanterweise
warnt später auch Kräutler selbst vor
den Auswüchsen des Fundamentalismus.
Aber ist es denn nicht ein feiger, fauler
Zauber, die Strengstgläubigen mitsamt
jeder Gewalt und Diskriminierung
kurzerhand aus der Religion wegzudefinie-
ren? Das Dogma der unfehlbar «guten»
Religion wird im weiteren Verlauf dieser
Diskussion erstaunlicherweise nie explizit
hinterfragt.

Relativierung und Verwirrung durch
schillernde Rhetorik
Am Mittwoch nachmittag beschäftigt
sich ein Expertenpanel mit der Frage
der Gleichstellung von Mann und Frau
in Religionen. Prof. Dr. Adrian Loretan,
Professor für Kirchen recht und
Staatskirchenrecht an der Universität Luzern,
formuliert vorsichtig: «Die Religionen
zeigen gewisse Berührungsängste, was
dieGleichstellung von Mann und Frau
betrifft.» Zu seiner Rechten sitzt der umstrittene

Prof. Dr. Tariq Ramadan, Professor
für Islamwissenschaft an der Universität
Oxford. Viele sehen ihn als Hoffnungsträger

und Vermittler zwischen islamischer
und westlicher Kultur. Andere kritisieren
ihn als islamistisch-fundamentalistischen
Wolf im liberal-toleranten Schafspelz.
In seinem ersten Diskussionsbeitrag holt
Ramadan gleich zu einem relativierenden

Präventivschlag aus: Im Namen der
intellektuellen Redlichkeit müsse man
anerkennen, dass sämtliche Religionen
mit Gleichberechtigungsforderungen
Probleme haben. Verwestlichung sei
zu vermeiden, Veränderungen im Islam
müssten dem Innern der Glaubensgemeinschaft

entspringen. Zur Kritik am
Islam sagt er, dass zwar grundsätzlich
alle Fragen legitim seien, dass jedoch
lediglich die Interpretationen der heiligen

Schrift hinterfragt werden müssten
und nicht etwa die Texte oder gar die
Religion selbst.

Sachlich, aber konfrontativ, wie es in
vorgängigen Diskussionen leider kaum
geschehen ist, geht Loretan auf Rama-
dans Äusserungen ein. Auch die Kritik
der Religion an sich sei notwendig, und
die Aussage, dass sich alle Religionen mit

der Gleichberechtigung schwer täten,
erfordere eine Differenzierung. Ramadan
lässt sich aber nicht auf eine Diskussion
auf der Sachebene ein. Seine Argumentation

trägt Camouflage und scheint mit
Teflon beschichtet zu sein. Kritischen
Einwänden entzieht er sich, indem er
sie entweder ignoriert oder relativiert.
Er vermeidet oder verschleiert jegliche
konkrete inhaltliche Stellungnahme.
Obwohl er zunächst das Prinzip der
Universalität der Menschenrechte bestätigt,
sagt er dann, ihre Umsetzung müssedem
jeweiligen Kontext angepasst werden.
Wiedas konkret aussehen könnte, verrät
er aber nicht.

Das «Ideal der Gerechtigkeit» und die
«grosse Kultur der Toleranz»
Bevor derzweite Forumstag zu Endegeht,
betritt Bundesrätin Micheline Calmy-Rey
die Bühne. Grosse Ideen bräuchten immer
viel Zeit bis zur Umsetzung, sagt sie in
ihrer Rede. So beispielsweise das «Ideal
der Gerechtigkeit» und d ie «grosse Ku Itu r
der Toleranz», die es anzustreben gelte.
Man müsse weiterhin auf die Grundlage
gemeinsamer Werte setzen, ohne sich von
religiösen und gesellschaftspolitischen
Meinungsverschiedenheiten aufhalten
zu lassen. Gleichzeitig betont sie, die
Verwirklichung der Menschenrechte
sei Teil der kollektiven Verantwortung
und Untätigkeit nicht zu rechtfertigen.
Schöne Worte. Allgemeines Kopfnicken.
Nur: Was ist, wenn Vorstellungen von
Gerechtigkeit divergieren und verschiedene

Prinzipien miteinander in Konflikt
geraten?Wo liegen die Prioritäten? Ohne
konkrete Stellungnahmen bleiben nur
leere Floskeln, mit denen sich die wahren
Kontroversen aus sicherer Entfernung
umschiffen lassen.

Nachdem sich das Blitzlichtgewitter
verzogen hat und derApplausverstummt ist
bleibt der Eindruckeiner zwar durch-aus
interessanten Veranstaltung, > S. 5



8/2009 frei denken. 5

Hirnforschung

Wie entsteht religiöser Glaube?

Zwei kürzlich erschienene
neurowissenschaftliche Studien untersuchen die
Grundlagen des religiösen Glaubens und
kommen zum Schluss, dass religiöser
Glaube durch eine Zweckentfremdung
evolutionär entwickelter Hirnleistungen
entsteht.

Die Studie eines US-amerikanischen
Teams um Dimitrios Kapogiannis (National

Institute of Health) untersucht die
Hirnaktivität beim Nachdenken über
religiöse Aussagen vier verschiedener
Kategorien:
• wiesehrGottin unsereWelteingreife
(Wertung von Aussagen wie «Das Leben
hat keinen übergeordneten Sinn» oder
«Gott schützt unser Leben»)
• was Gott fühle (Beurteilung von Sätzen

wie «Gott verzeiht» oder «Gott ist
strafend»)
• abstrakte religiöse Aussagen («Gott
ist allgegenwärtig»)
• religiöse Aussagen, welche moralische,

soziale oder praktische Konsequenzen
haben («Religion gibt Werte und

Moral»).

Die ersten beiden Kategorien beruhen
auf «Theory of Mind», also der Fähigkeit,

sich Bewusstseinsvorgänge anderer
Personen, in diesem Fall eines Gottes,
vorstellen zu können. Inderersten
Fragestellung geht es darum, seine Absichten
einzuschätzen, in der zweiten um seine
Emotionen. Die anderen Kategorien
unterscheiden zwischen abstraktem und
konkretem Wissen. Da sowohl abstrakte
als auch konkrete Wissensinhalte explizit

sind (d. h. sie sind bewusst, können
analysiert und sprachlich ausgedrückt
werden, im Gegensatz zum impliziten,
intuitiven Wissen), sind bei beiden auch
sprachliche Funktionen beteiligt.

Fortsetzung von Seite 4

einer Veranstaltung jedoch, die weit
hinter ihrem Potenzial zurückgeblieben
ist. Es fanden kaum echte Diskussion
und direkte Konfrontationen statt. Die
inhaltlichen Auseinandersetzungen
blieben oberflächlich. Die kritische
Stimme der Vernunft sprach eindeutig
zu leise, und säkular-humanistische
Menschenrechtsvertreter, die Klartext und
Konfrontation nicht scheuen, waren im
gesamten Diskurs stark untervertreten.
Dies ist zwar schade, aber keineswegs
überraschend. Dasselbe trifft ganz
allgemein fürden gegenwärtigen Umgang
mit Religionskritik in der schweizerischen
Öffentlichkeit zu.

Julia Schaub, Zürich

40 Probanden, alles Rechtshänder,
wurden mit fMRI* untersucht. Beide
Geschlechter und sowohl Christen als
auch Glaubensfreie waren je zur Hälfte
vertreten. Sie mussten 70 verschiedene
Aussagen beurteilen: in einem Durchgang,

ob sieeiner Aussage zustimmten, in
einer Kontrollaufgabe, in welcher Schrift
diese Aussage geschrieben war.
Dabei konnten für jede der vier Kategorien

bei Gläubigen spezifische
Aktivierungsmuster nachgewiesen werden. Diesen

Teilaspekten des religiösen Glaubens
liegen also ganz bestimmte Hirnareale
zugrunde, welche primär Funktionen wie
Sozialverhalten, Sprache, Gedächtnis und
logischem Denken dienen. Diese Fähigkeiten

sind beim Menschen hochentwickelt,
da sie entwicklungsgeschichtlich einen
Selektionsvorteil bieten. Der religiöse
Glauben ist wahrscheinlich eine
«Zweckentfremdung» von evolutionär entstandenen

normalen Hirnleistungen.

Eine dänische fMRI-Studie von Uffe
Schjodt der Universität von Aarhus
zeigte, dass das persönliche Gebet eines
tiefgläubigen Menschen wie ein
Gespräch mit einem Freund ist. 20 Christen
einer lutheranischen Kirche mussten das
Vaterunser und einen Kinderreim still
aufsagen, Geschenkwünsche an den St.
Nikolaus richten oder ein persönliches,
improvisiertes Gebet denken. Nur beim
persönlichen Gebet waren Theory of
Mind-Hirnareale aktiv.

Wichtig ist, dass keine dieser Studien

etwas darüber aussagt, ob Götter
existieren. Sie zeigen lediglich, welche
Hirnareale für spezifische Teilaspekte
des christlichen Glaubens
aktiviert werden, woraus
man schliessen kann, welche

Denkfunktionen dem
Glauben zugrunde liegen.
Insbesondere die Theory
of Mind scheint dabei eine
zentrale Rolle zu spielen.
Diese sozial sehr wichtige
Funktion ermöglicht die
Vorstellung der Gedanken,
Gefühle und Wünscheauch
von abwesenden, toten
oder imaginären Lebewesen,

also eines vom Körper
unabhängigen Geistes.
Die Theory of Mind

entwickelt sich bereits im

*fMRI functional Magnetic Resonance
Imaging. Der MRI-Scanner erzeugt mit
Hilfe von Magneten, Radiowellen und
Computern Bilder von der Anatomie
und der Aktivität des Gehirns.

Kleinkindesalter. In einer Studie eines
irischen Teams um den Forscher Jesse

Bering wurde Kindern ein Puppenspiel
vorgeführt, bei der eine Puppenmaus
von einem Stoffkrokodil verschlungen
wurde. Befragt, ob die Maus noch lebe,
Hunger habe, nach Hause wolle usw.,
wussten Kindergärtler, dass die Maus tot
war, ihr Gehirn nicht mehr funktionierte
(88%) und sie keinen Hunger mehr hatte
- aber nur 24% dachten, dass die tote
Maus nicht mehr nach Hause wollte. Die
Kinder schrieben also einer toten Figur
Emotionen und Absichten zu. Katholisch
erzogene Kindern überwanden solche
Vorstellungen späterals ihre konfessionslos

erzogenen Altersgenossen.

Kinder sind «intuitive Theisten», sie
entwickeln spontan übernatürliches und
magisches Denken. Neurowissenschaftliche

Ergebnisse lassen vermuten, dass der
religiöse Glaube der Weg des geringsten
Widerstandes ist, da er auf evolutionär
entstandenen, bereits frühkindlich
entwickelten Denkmustern beruht. Eine
säkulare Weltanschauung zu entwickeln
erfordert hingegen vermehrte
Denkbemühungen, da dabei ursprünglich
angelegte Denkmuster überwunden
werden müssen.

Maja Strasser, Bern

Literatur:
Highly religious participants recruit areas of social
cognition in personal prayer. Schjoedt U, Stodkilde-
Jorgensen H, Geertz AW, Roepstorff A. Soc Cogn
Affect Neurosci. 2009 Jun;4(2):199-207. Epub 2009
Feb 25.

Cognitive and neural foundations of religious belief.
Kapogiannis D, Barbey AK, Su M, Zamboni G, Krue-
ger F, Grafman J. Proc Natl Acad Sei USA. 2009 Mar
24;106(12):4876-81. Epub 2009 Mar 9.

The natural emergence of reasoning about theafterli-
fe as a developmental regularity. Bering JM, Bjorklund
DF. Dev Psychol. 2004 Mar;40(2):217-33.


	6. Internationales Menschenrechtsforum Luzern : Menschenrechte und Religionen

