
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 91 (2006)

Heft: 6

Artikel: Büchertisch : das schöne Leben

Autor: Schulze, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1089267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1089267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Büchertisch

Einst galt das allzu Menschliche als
sündig; die sieben Todsünden
übersetzten dieses Stigma in die
Alltagswirklichkeit. Sie zeichneten nach, wozu
Menschen aller Zeiten und Kulturen
neigen, wenn sie spontanen Regungen

nachgeben. Wer an sie glaubte,
musste seine alltäglichen Lüste und
Leidenschaften als Fluch empfinden.
Genussvolles Essen, Gefühlsausbrüche,

Sex, Besitzstreben, Selbstsicherheit,

Entspannung, Ehrgeiz - die Fülle

des Lebens sollte nicht sein.
In der Kultur des Westens wirken die
sieben Todsünden heute fremdartig,
ja abseitig. Völlerei, Unkeuschheit,
Hoffart - aus dem Alltagssprachgebrauch

sind diese Worte ebenso
verschwunden wie der mit ihnen
verbundene Fluch auf das irdische Glück.
Aus den Worten weht einem die Luft

der Vergangenheit entgegen. Ihr Flair
scheint fast schon romantisch, als
würde man sich aus dem Stress einer
modernen Grossstadt für kurze Zeit in
eine alte Kirche zurückziehen, in der
es nach Moder, Weihrauch und
versteinertem Holz riecht.
Artefakte, die lange vor den ersten
Kirchen entstanden sind, muten im
Vergleich dazu fast schon modern an.
Ein etruskisches Fresko in einer Nekro-
pole aus dem 6. vorchristlichen
Jahrhundert beispielsweise zeigt einen
Mann und eine Frau in einer intimen
Situation. Die Phantasie, die das Wort
"intim" bei heutigen Lesern weckt,
passt jedoch nicht so recht zur
Atmosphäre des Bildes, denn es scheint frei
von sexuellen oder wenigstens
erotischen Anspielungen zu sein. Um es zu
entschlüsseln, muss man der reinen
Bildsprache vertrauen, weil die Texte
der Etrusker bis heute rätselhaft
geblieben sind. Meine vorherrschende
Assoziation zu dem Fresko ist der
Eindruck von Freundschaft, Zugewandt-
heit und gegenseitigem Respekt. Und
viele Details enthalten noch eine zweite

Botschaft: Dieses Paar macht sich
das Leben schön. Mann und Frau
befinden sich an einem guten Ort, sie
haben es sich bequem gemacht, sie
essen und trinken, schenken sich

etwas, tragen Schmuck, sind im Hier
und Jetzt angekommen. Das Bild ist
weder prüde noch obszön, vielmehr
ist es sexuell entspannt - "mehr" wird

Das schöne Leben

wederangedeutetnoch ausgeschlossen,

aber bei so viel Lebensbejahung
könnte es durchaus dazugehören.
Betrachtet man das Bild dagegen aus
dem Geist der sieben Todsünden
heraus, wirkt die Situation verfänglich.
Durch diese Brille gesehen, lauert im

Hintergrund schon die Unkeuschheit.
Weitere Todsünden sind offensichtlich:

dieTrägheit, die Völlerei, die Habgier

und - als schlimmste von allen -
die Hoffart. Papst Gregor I hätte
vielleicht geurteilt: Hier sind alle Dämme
gebrochen; auch Neid und Raserei
werden nicht lange auf sich warten
lassen.

Christliche Gücksfeindlichkeit
Über das Masshalten, über Kompromisse

zwischen Lust und Vernunft
haben die antiken Philosophen
nachgedacht, und heute denken viele bei
jeder einzelnen Mahlzeit daran. Bei

den sieben Todsünden geht es
jedoch nicht um einen Kompromiss, in

dem auch die Lust ihr Recht bekäme,
es geht vielmehr um die völlige
Überwindung typisch menschlicher
Empfindungen, um das "Abtöten des
Fleisches". Das Fleisch gehört zur Welt,
und die Welt ist ein Ort ohne Gott.
Damit richtet sich die christliche Suche
nach Erlösung unmittelbar gegen Körper

und Psyche des Gläubigen,
gegen seine alltäglichen Gefühle,
gegen den allzu menschlichen
Menschen, gegen den alten Adam. Die
sieben Todsünden bringen eine
Glücks- und Menschenfeindschaft auf
den Begriff, die alles verflucht, was
zum Projekt des schönen Lebens
gehört: anthropologisch vorgebahnte
Formen von Befriedigung und Frustration.

Dass Menschen von heute das
etruskische Fresko wieder als Huldigung

an das irdische Glück sehen
dürfen und nicht als Warnung vor den
Fallstricken des Satans sehen müssen,

ist das Ergebnis eines langen
Kulturkampfs des alten Adam gegen
seine moralische Unterdrückung. Man
kann den tadelnd gemeinten christlichen

Begriff des alten Adam auch
anders auffassen: nicht als Anspielung

auf den Sündenfall, sondern als
Bild für die in der Menschheitsgeschichte

immer schon gegebene und

für alle Zeiten unverlierbare Neigung,
sein Glück zu suchen und seinen
Gefühlen nachzugeben. So gesehen,
lässt sich das etruskische Fresko als
Hinweis auf jene Wurzeln lesen, die
herauszureissen Kirchenväter, Heilige

und Prediger schon seit dem
Urchristentum bestrebtwaren. IhrKampf
richtete sich ebenso nach aussen,
gegen das Glück aller Menschen als
Menschen, wie gegen sie selbst,
gegen die Versuchungen ihres eigenen
Fleisches. Drastisch ist das Beispiel
des Kirchenvaters Origines aus dem
3. Jahrhundert, der nicht davor
zurückschreckte, sich unter Berufung auf
ein Jesuswort selbst zu kastrieren.
"Einige haben sich selbst zur Ehe unfähig
gemacht um des Himmelreichs willen.

Wer es fassen kann, derfassees."
Dies ist nicht die einzige Bibelstelle, in
der sich die Hochschätzung der Askese

mit einer Art resignierender Nachsicht

gegenüber dem anthropologischen

Normalfall von Glücksstreben
und Spontaneität verbindet. Zwar liess
sich der Genussmensch nie unterkriegen,

doch stand er zwei Jahrtausende

lang unter dem Vorbehalt der
Verderbtheit am Rande des Abgrunds.
Seine Handlungen waren
beichtpflichtig, und die Absolution war eine
Selbstreinigungsprozedur ähnlich
dem Stuhlgang. Nach der Absolution
war vor der Absolution, die nächsten
unreinen Gedanken, die nächsten
Sündenfälle konnten nicht ausbleiben.
Die Wiederholungstat war ein
Ausdruck der Schwäche, für die man in

Gottes Namen die mildernden
Umstände einer natürlichen Veranlagung
zur Sünde in Anspruch nehmen
musste. Nur einigen war es von Gott
gegeben, zu entsagen. So richtig
einsehen wollten diese Ächtung des
alten Adam und der "Schlange Weib"
freilich nur wenige. Die allzu menschliche

Mehrzahl sündigte und beichtete.

Ächtung der Sinnlichkeit
Die Moral der sieben Todsünden kam

gegen die Kraft der einfachen Augenblicke

des Glücks nicht an. Ihre Macht
reichte jedoch aus, das gute Leben
unter Generalverdacht zu stellen, den
Anspruch darauf öffentlich zu
diskreditieren, das Alltagsleben mit
Einschränkungen zu gängeln, Selbstentfaltung

zu unterdrücken, den Einzelnen

klein und schuldbewusst zu
machen, Strafen als gottgewollt hinzu-

4 FREIDENKER 6/06



stellen und die Herrschaft der Humorlosen

zu stabilisieren. Die Moral der
sieben Todsünden bekämpfte die
Privatsphäre, das eigene Leben, das Streben

nach guten Gefühlen, den Ärger
über das Misslingen eigener
Glücksprojekte und den Neid auf den Glückserfolg

des Nächsten.

Wegen ihrer leidenschaftlichen
Ablehnung dessen, was heute westlicher

Lebensstil heisst, sind die
Kirchenväter die besten Gesprächspartner,

um sich über diesen Lebensstil
klar zu werden. An der Schwelle zur

Moderne wandte sich der Protestantismus

der religiösen Missbilligung des
Menschlichen mit neuem Ernst zu.
"Wer sich selbst rechtfertigt, verdammt
Gott. Wersich selbstverdammt,
rechtfertigt Gott", schrieb Luther. Später, im
Pietismus kehrte der in tausend Jahren

mehr und mehr verwässerte
Gedanke der Askese zurück und unterwarf

ganze Landstriche seiner Ächtung

der Sinnlichkeit. Wer sich dafür
interessiert, was es eigentlich bedeutet,

in der Kultur des Westens heute zu
leben und sich als Kind der Zeit zu
fühlen, findet ex negativo Aufschluss
bei der Erbsündenlehre und ihren
drastischen Konsequenzen für das
Lebensgefühl.

Es wird Zeit für eine neue Selbstbesinnung

modernen Denkens.
Überraschenderweise ist dafür der alte
Gegensatz zwischen einem Leben für
Gott und dem eigenen Leben ein aktueller

Anknüpfungspunkt. Es liegt nahe,
den Streit dort wiederaufzunehmen,
wo er im 18. und 19.Jahrhundert
einschlief, weil der Fall erledigt schien:
beim magischen Begriff der Sünde,
bei der religiösen Kampfansage an
den normalen Menschen. Gerade weil
der Begriff der Sünde dem westlichen
Alltagsdenken so vollständig abhan¬

den gekommen ist, eignet er sich als
Instrument neuer Selbstbeobachtung
und Selbstaufklärung.

Leben für das Diesseits
"Das Leben, das Leben! Man gebe mir
nur das Leben!", flehte Madame
Dubarry, Mätresse Ludwigs XV. von
Frankreich, auf dem Weg zum Schafott.

Und als sich der Henker anschickte,

das Fallbeil auszulösen, rief sie
gellend ihre letzten Worte: "Nur noch
eine Minute, Herr Scharfrichter, nur
noch eine Minute!" Dann fiel ihr Kopf.
Sie ist das Gegenbild zu Sokrates, der
historischen Beispielfigur gelassenen
Sterbens. Während Sokrates den
Freunden demonstrierte, wie man die

Welt in Würde loslässt, ohne sich zum
Sklaven seiner Leidenschaften zu
machen, liegt die Würde der Dubarry
in der Unverstelltheit, mit der sie sich
ihrer Leidenschaft für das Hier und
Jetzt überlässt. Selbst eine allerletzte,
eine zusätzliche Minute ist ihr unendlich

viel wert. Sie schreit ihr Bekenntnis

zum schönen Leben heraus, bevor sie
sterben muss: Spazierfahrten in offener

Kutsche, endloses Gelächter über
komische Missgeschicke, ein ordentliches

Frühstück nach einer Liebesnacht,

der Anblick regennasser
Dächer beim Aufklaren des Himmels und
der Geruch des Fischmarkts. "Das
Leben, das Leben! Man gebe mir nur
das Leben!"
Was diese Episode mit dem folgenden

Essay zu tun hat, ist das Bekenntnis

zum Diesseits. Typisch für die
europäische Hinrichtungskultur waren
Bekenntnisse, die das Jenseits betrafen.

Ein Geistlicher war anwesend,
der Gebete sprach, die Absolution
erteilte und das Kreuz hochhielt wie
einen Wegweiser in eine unmittelbar
bevorstehende Zukunft. Die Richtstatt

war also normalerweise nicht der Ort
für Diesseitigkeit. Doch die Dubarry
machte den Moment der Hinrichtung
zu einem letzten kostbaren Moment
in dieser Welt.
Zwar gilt die Französische Revolution
als ein Fanal der Moderne und die
Dubarry nurals Anhängsel des Ancien
Régime, aber in dieser Szene ist sie

es, die die Philosophie der Moderne
repräsentiert: Mein Leben ist von dieser

Welt, und es soll ein schönes
Leben sein.

Auszug aus
Gerhard Schulze
Die Sünde. Das schöne Leben und
seine Feinde.
Hanser Verlag 2006
256 S„ Fr. 38.70
ISBN 3-446-20672-8

Gerhard Schulze (*1944) ist Professor
für Methoden der empirischen
Sozialforschung und Wissenschaftstheorie
an der Universität Bamberg.
Bereits früher erschienen:
Die Erlebnisgesellschaft (2005)
Hedonimus Die sündige Modernität
des Westens (2005)
Die beste aller Welten Wohin
bewegt sich die Gesellschaft im 21.
Jahrhundert? (2004)
Kulissen des Glücks Streifzüge durch
die Eventkultur (1999)

FREIDENKER 6/06 5


	Büchertisch : das schöne Leben

