
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 91 (2006)

Heft: 11

Artikel: Bausteine für eine planetare Zivilisation

Autor: Kurtz, Paul / Reta, Caspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1089297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1089297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bausteine für eine planetare Zivilisation

In einem längeren Exposé hat sich
Paul Kurtz, Chefredaktor des
amerikanischen Magazins Free Inquiry,
zu zwei Fragen geäussert, die ihn
fast ein ganzes Leben lang
umgetrieben haben: Ist es nötig und ist
es möglich, eine säkulare und
humanistischeAlternative zum religiösen

Gottesglauben zu entwickeln?

Warum gibt es - immer noch -
Religionen?

Dazu gibt es verschiedene Ansichten,
drei davon sollen hier vorgestellt werden.

1. Die Propaganda-These
begründet es damit, dass eine riesige
Zahl von Menschen religiöser Propaganda

ausgesetzt waren, keinen

eigenen Zugang zu den "heiligen"
Büchern hatten und deshalb kein eigenes,

kritisches Urteil bilden konnten.
Insbesondere die monotheistischen
Religionen und ihre Propagandisten
haben es verstanden, die Kritik zu
unterbinden und das öffentliche Infra-
gestellen mit drastischen Strafen zu
belegen. Unter sich bekämpfen sich
diese monotheistischen Religionen seit
Jahrtausenden mit Gewalt im Namen
Gottes. Noch heute ist Nichtglaube in
vielen islamischen Staaten mit Strafe,
garTodesstrafe bedroht. In westlichen
Ländern werden Nichtgläubige zwar
seit ein paar Hundert Jahren nicht
mehr verbrannt, aber sie erleben
immer noch vielfältige Nachteile und in
amerikanischen Umfragen werden
Atheisten heute noch als die am
wenigsten willkommene Minderheit der
Gesellschaft bezeichnet. Noch immer
ist es auch im Westen schwierig, sich
öffentlich zum Nichtglauben zu
bekennen - so machtvoll sind die
Institutionen, die den Gottesglauben propagieren

und verteidigen.

2. Die Meme-These
Richard Dawkins (The selfish Gene
1976) und auch Susan Blackmore (The

Meme Makers 1998) verwenden den
Begriff "Meme", um die Beständigkeit
von kulturellen Informationen zu
beschreiben. Die Memetik geht davon

aus, dass sich Ideen, Werte, Glaube
und kulturelle Praktiken durch Imita¬

tionen von Generation zu Generation
(vertikal) und von Gruppe zu Gruppe
(horizontal) weiter verbreiten. Analog
zu dem, was auf der biologischen
Ebene mit den genetischen
Erbinformationen geschieht, die sich je nach
ihrer Bewährung in der natürlichen
Selektion verbreiten können, verbreiten

sich Meme in einem Selektions-

prozess von religiösen oder ideologischen

Sanktionen - sozusagen als

geistige Viren. In der Biologie können

gewisse Viren medikamentös am
Ausbreiten gehindert werden. In der
Memetik gibt es nur ein Heilmittel
dagegen: Eine Impfung mit kritischem
Denken und skeptischem Hinterfragen

ist die beste Therapie gegen
Unsinn.

Auch Daniel C. Denett (Breaking the
Spell, 2006) hat das Meme-Konzept
verwendet um die Intensität zu erklären,

mit der der Glaube an übernatürliche

Kräfte gewisse Menschen
gefangen hält, und deren Schwierigkeit,
sich davon zu lösen. Er ist der
Meinung, dass wir die wissenschaftliche
Ergründung von religiösen Glaubensinhalten

vorantreiben müssen um deren

Halt in der menschlichen Kultur zu
schwächen: Wenn die Menschen den
Ursprung ihrer religiösen Mythen besser

verstehen, könnte ihr Einfluss
abnehmen.

Typischerweise ist der Ursprung eines
Mernes in Vergessenheit geraten. Dies
wurde Kurtz klar, als sein 3-jähriger
Enkel ein englisches Kinderlied zu
singen begann: "Ring around a Rosy". Er

habe automatisch mitgesungen und
sie mussten beide lachen und Hessen

sich auf den Boden fallen, als es hiess:

"Ring around a rosy, a pocket full of
posies, ashes, ashes we all fall down."
Er hatte das Kinderlied von seinen
Eltern gelernt und mit seinen Kindern

gesungen... niemand konnte sagen,
woher es stammte und was es genau
bedeutete. Seine Nachforschungen
haben dann ergeben, dass das Lied

wahrscheinlich aus dem 14. Jahrhundert

stammt und eigentlich von der
Pest erzählt: "ring around a rosy"
bezeichnet die rosaroten Ringe, die
als erste Krankheitszeichen auftraten,
"posies" steht für die Pflanzen, welche
die Menschen sich vor den Mund hiel¬

ten um die Ansteckung zu vermeiden,
"ashes" bezieht sich auf die Tatsache,
dass Pesttote und ihre Häuser
verbrannt wurden, und "all fall down"
meint wahrscheinlich, dass alle sterben

würden. Das unschuldige
Kinderlied entpuppt sich also als ziemlich
brutale Geschichte, deren Ursprung
im Laufe der Zeit vergessen wurde.
Würden Eltern darum wissen, würden
sie das Lied wohl kaum mehr
weitergeben.

Wenn wir unter der Hypothese der
Memetik betrachten, was mit jungen
Menschen geschieht, die gezwungen
werden in christlichen, jüdischen oder
islamischen Schulen religiöse Texte

auswendig zu lernen, oderdie
immergleichen Gebete zu sprechen, dann
wundert uns nicht mehr, dass uralte
Meme junge Männer heute noch dazu
bewegen können, für einen Gott ihr
Leben zu opfern. Wo immer "heilige"
Bücher mit absoluten Wahrheiten auf
diese Weise indoktriniert werden,
gefährden sie andere menschliche Werte

wie z.B. die wissenschaftliche
Forschung, aber auch die Humanität.

3. Die Transzendenz-These hat Paul
Kurtz in seinem Buch "The Transcendental

Temptation: A Critique of
Religion and the Paranormal" (1986)
dargelegt. Sie geht davon aus, dass es
eine menschliche Suche nach einer
Bedeutung, einer unsichtbaren
spirituellen Realität hinter dieser Welt gibt.
Sie entsteht angesichts der Verwundbarkeit

des Lebens und drückt sich in

einer Sehnsucht nach einem tieferen
Sinn und Zweck des Universums aus.
Dieses menschliche Bedürfnis nach
Sicherheit kann in Religionen gestillt

4 FREIDENKER 11/06



werden. Es kann natürlich aber auch
aufvielfältige Weise missbraucht werden.

Auffällig ist ebenfalls, dass nicht
alle menschlichen Wesen und nicht
alle Kulturen dieses Bedürfnis gleich
stark entwickeln. Das führt zur zweiten

Frage:

Ist es möglich, naturalistisch-exi-
stenziell-moralische Gedichte,
Geschichten zu entwickeln, die
genügend Kraft ausstrahlen um die
alten religiösen Meme zu
überbieten?

Die Wahrheitsfrage ist eine der
zentralsten Fragen für säkulare Humanisten.

Es ist offensichtlich, dass
fundamentalistische Religionen nicht nur
falsch sind, sondern auch gesell-
schaftsschädigend, weil sie die
wissenschaftlichen Forschung blockieren,
sexuelle Freiheit behindern und dem
Individuum die Autonomie absprechen,

seine Probleme ohne Rückgriff
auf Gott zu lösen.
Andererseits haben Religionen auch
wichtige Unterstützungssysteme
geschaffen, wohltätige Anstrengungen
gefördert und moralischen
Zusammenhalt in der Gesellschaft geschaffen.

Religiöse Gemeinschaften haben
soziale Netze gebaut und damit wichtige

psycho-soziale Bedürfnisse der
Menschen befriedigt. Als säkulare
Humanisten können wird davon auch
lernen. Allerdings können wir als gut
ausgebildete und differenzierte
moderne Menschen nicht mit den alten
Mythen leben - auch nicht, wenn sie

nur metaphorisch gedeutet werden.
Säkulare Humanisten, Skeptiker und
Rationalisten akzeptieren keine
mythologische Poesie sondern Wahrheiten,

die durch einen nachvollziehbaren,

wissenschaftliche Erkenntnisse
untermauert sind.

Basis für eine säkulare Gesellschaft
sind also
- objektive Methoden, mit denen
Wahrheitsansprüche getestetwerden
- ein Realitätskonzept, das auf
empirischer Forschung beruht und auf
einer naturalistischen und evolutionären

Kosmologie
- äusserste Skepsis gegenüber Gottes-

und Jenseitsvorstellungen
- die Überzeugung, dass es objektive
Prinzipien gibt für menschliches Glück,
die persönliche Freiheit und Zuwendung

zum Mitmenschen beinhalten
- ein Bekenntnis zur einer demokrati¬

schen Gesellschaft von freien und
gleichen Menschen mit Mehrheitsentscheid

und Minderheitenschutz und
einer klaren Trennung von Staat und
Kirchen.

- die Anerkennung unserer globalen
Interdependenz und deshalb der
Notwendigkeit der Entwicklung planeta-
rer ethischer Werte, welche es ermöglichen,

diesen Planeten und seine
biologische Vielfalt zu erhalten und eine
Weltzivilisation aufzubauen, die
überkommene ethnische, religiöse, nationale

Differenzen ebenso zu überwinden

sucht wie Rassen- oder
Geschlechterdiskriminierung.

Wenn wir als säkulare Humanisten
diese neue Weltzivilisation aufbauen
wollen, dann müssen wir auch neue
Institutionen schaffen, welche
Alternativen zu den traditionellen theis-
tischen Religionen bieten:

Wir müssen uns der existen-
ziellen menschlichen Frage nach
dem "Sinn des Lebens" stellen und
Antworten darauf geben. Wir müssen
jenen Menschen Hilfe anbieten, die
von Krankheit, Trauer, Konflikten,
Misserfolg und Tod betroffen sind. Wir müssen

ihnen Mut machen, weiterzuleben

und eine stoische Haltung zu
entwickeln, die es ermöglicht, auch
angesichts von Widrigkeiten die Chancen

und den Reichtum des Lebens
wahrzunehmen.

Wir müssen uns auf ethische
Werte einigen, die sich bewähren,
die aber nicht nur pragmatisch sonder

auch attraktiv sind und die
Menschen begeistern können. Dazu
gehört die moralische Anerkennung,
dass es unsere Aufgabe ist, eine bessere

Welt zu schaffen für uns selbst
und für unsere Mitmenschen.

Wir müssen die Herzen und
den Verstand der Menschen berühren,

die emotionalen, leidenschaftlichen

wie die intellektuellen Seiten des
Menschen. Für säkulare Humanisten
hat das Leben einen Wert in sich, ist

befriedigend, reich an Möglichkeiten,
freudige Erfahrungen zu machen:
körperliche und geistige Erfüllung zu
finden, kreativen Ausdruck, humanitäres

Engagement...
In der Kunst zeigt sich die Kraft der
ästhetischen Erfahrung, in der Literatur

erfahren wir die Kraft der Vorstellung,

Bilder, Filme und Theater eröff¬

nen neue Sichtweisen, Musik, Gesang
und Tanz können uns verzaubern...

Wir müssen die Kunst dazu
einsetzen, neue Geschichten zu
erzählen, die das Leben verehren, die
besondere Lebensabschnitte wie
Geburt, Erwachsenwerden, Schulab-
schluss, Liebe und Freundschaft, Heirat

und Bindung, beruflichen Erfolg,
Pensionierung und schliesslich den
Tod thematisieren und unterstützen.
Humanistische Rituale sind wesentliche

Bestandteile für ein gutes Leben.
Sie betonen die Chancen jeder
Lebenssituation und ermutigen uns, die
damit verbundenen Probleme
anzugehen. Wir müssen also ein emotionales

Bekenntniszu inspirierenden
humanistischen Werten wecken, zur
Schönheit des Lebens, zum Teilen der
Erfahrungen und Freuden, zur Neugier

und zur Befriedigung durch Tätigsein.

Wir müssen auch den Sinn für die
Grossartigkeit der Natur fördern und
das Staunen angesichts der Unendlichkeit

des Kosmos und in diesem
Sinne auch die Wissenschaft, die die
Geheimnisse dieses Universums
erforscht und uns neue Mittel und
Methoden erschliesst, das Leben auf
diesem Planeten zu verbessern. Das
Bewusstsein, dass es der suchende
und wagende Mensch war, der all die
Fortschritte, von denen wir heute schon
profitieren, ermöglicht hat, nicht der
masochistische Mystiker, der über
unbekannte Kräfte sinniert.

Wir müssen uns auf humanistische

Helden und Heldinnen
beziehen, auf Wissenschaftler und Denker,

Poeten und Künstler, Abenteurer,
Staatsmänner und -frauen. Kämpferinnen

und Kämpfer für humanitäre
Anliegen und rationalen Fortschritt.
Dazu gehören Solon und Perikles, So-
krates und Hypatia, Galileo und Darwin,

Shakespeare und Beethoven,
Einstein und Salk, Sartre und de Beauvoir,
Dewey und Russell, Margaret Sanger
und Carl Sagean, E.O. Wilson und
Richard Dawkins. Grosse Freidenkerinnen,

unabhängige Persönlichkeiten,
die Aussergewöhnliches geleistet
haben und in ihrer Lebenshaltung Vorbild

sein können.

Wir müssen Gemeinschaften
schaffen fürGleichgesinnte, d ie sich
für Wissenschaft, Vernunft und freies
Denken und Hinterfragen einsetzen
und gleichzeitig S.6 unten

FREIDENKER 11/06 5



Büchertisch
Tabula rasa

Keine unbeschriebenen Blätter

Bei unserer Geburt sind wir wie
unbeschriebene Blätter, auf die dann
unsere Erfahrungen in derWelt geschrie¬

ben werden. Diese
definieren letztlich,
werwirsind. Ein

Phänomen, für das John
Locke bereits im 17.

Jh. den sprechenden
Begriff der Tabula
rasa erfand; eine
Theorie, die mit dem

Wandel von Zeit und Erkenntnis nicht
Schritt halten konnte. So sollte man
zumindest meinen.
Steven Pinker beweist jedoch das
Gegenteil. Der Kognitionspsychologe
und Bestsellerautorzeigtaufeloquente

und eindrückliche Weise, wie weit
die überholt geglaubte Lockesche
Vorstellung vom Menschen auch in
Wissenschaftskreisen nach wie vor
verbreitet ist. Aus Pinkers Sicht
überschätzt jene Haltung die Bedeutung
der "Umwelt" masslos. Pinkererforscht
die Geschichte des zu Grunde liegenden

Denkfehlers ebenso wie die
kulturellen Vorurteile, die dazu geführt
haben, dass wir die Rolle der Gene
systematisch unterbewerten.

Mit "Das unbeschriebene Blatt" legt
Steven Pinker erneut ein Standardwerk

vor, das nicht nur durch seine
wissenschaftlichen Erkenntnisse und
Thesen besticht, sondern durch Witz
und Intelligenz v.o. eines ist: ein
grossartiges Lesevergnügen.

Über den Autor
Steven Pinker, *1954, leitet das Center
for Cognitive Neuroscience am
Massachusetts Institut ofTechnology (MIT).

Zuletzt erschienen auf Deutsch: "Wie
das Denken im Kopf entsteht".

Steven Pinker
Das unbeschriebene Blatt
Die moderne Leugnung der menschlichen

Natur.
Verlag: Berlin, 2003
713 Seiten, EUR. 29.80
ISBN: 3827005094

Abschied von Christentum

Werner Alberts schildert eine ebenso
faszinierende wie eigenwillige Frau der
Zeitgeschichte. Geboren am 2. Okto¬

ber 1927, aufgewachsen

im evangelischen
Elternhaus, konvertier-
te sie zum Katholizis-

* mus, um ihren
Schulfreund heiraten zu
können. Nach dem
Studium bei Rahner
und Ratzinger wurde

Uta Ranke-Heinemann als erste Frau
der Welt 1969 auf einen Lehrstuhl für
katholische Theologie berufen. Die
Lehrerlaubnis entzog man ihr 1987,
weil sie die Jungfräulichkeit Mariens
nach der Geburt Jesu bestritt. Sie

begann eine zweite Karriere als
Bestsellerautorin, die sich ebenso kritisch wie
versiert mit kirchlicherSexualmoral und
dem christlichen Glauben auseinander

setzte. Ein Millionenpublikum
erlebte sie in Fernsehauftritten ebenso
scharfsinnig wie radikal und auch

Forum
Was bin ich: Agnostikerin oder Atheist?

Fortsetzung von Seite 5

humanistische Werte und Fürsorge
praktizieren. Eine neue Renaissance
brauchen wir und Gemeinschaften,
die vorzeigen, dass kritisches Denken
und menschenfreundliches Leben eine
moralisch-ästhetisch-intellektuelle
Alternative zu religiösen Dogmen und
Ritualen und deren Fehlfunktionen bieten

kann.

Wir müssen mit Enthusiasmus und
Optimismus demonstrieren, dass es
möglich ist, dieSehnsuchtnach
Transzendenz zu transzendieren - mit
humanistischen, rationalen, poetischen

und existenziellen Alternativen

und dem gemeinsamen Ziel
einer planetarischen Zivilisation.

Der hier gekürzte Artikel von Paul Kurtz
erschien unter dem Titel "Creating Secular and
humanist Alternatives to Religion" in Free Inquiry

August/September 2006. Übers. R. Caspar.

Da ich die Beiträge in der September-
Nummer des FREIDENKERS mit Interesse

gelesen habe, möchte ich mich
nun aus meiner Sicht äussern.
Wir Freidenker können weder die
Nichtexistenz noch die Existenz eines
Gottes nachweisen, meint Vivian
Aldridge. Wir haben es auch nicht
nötig, eine Nichtexistenz nachzuweisen;

nur wer irgend eine Existenz
behauptet, hat diese nachzuweisen, sei
dies nun ein Virologe oderAstronom -
überall auf der Welt, auf allen Gebieten

muss eine behauptete Existenz

nachgewiesen werden.
Wir dürfen nicht auf die billige
Argumentation der Gottgläubigen hereinfallen,

die da kommen und sagen:
beweist die Nichtexistenz, denn das
beweist ihren Beweisnotstand.
Diskussionen um Nichtexistenz sind
absolut überflüssig. Dabei dürfen wir
insgesamt etwas kämpferischer vorgehen,

statt der "weichen" Linie zu huldigen,

wie es ab und zu im FREIDENKER

durchschimmert, der aggressiven
Kirchenindustrie entschlossen aktiv -
statt passiv - entgegen treten, näm¬

lich marketingmässig. Es müssen die
sehr negativen Seiten der Religionen
mit ihrer langen Blutspur aufgezeigt
werden, es ist dies im Sinne von
Humanismus sogar unsere Pflicht.
René Wenger bezeichnet das "es gibt
keinen Gott" ebenfalls als Dogma. Diese

Aussage kann ich nicht unterstützen.

Ein Dogma ist nur der (blinde)
Glaube an einen Tatbestand, oder an
eine Existenz ohne wissenschaftlichen
Beleg. Nicht alles was Sokrates vor
2000 Jahren sagte, kann nach heutigem

naturwissenschaftlichem Stande

einfach übernommen werden.
Dass es an vielen Universitäten
theologische Lehrstühle hat, ist ein
Anachronismus und beweist die
Dringlichkeit der Trennung von Kirche und
Staat, denn es ist ein Betrug am
Steuerzahler.

Einig bin ich mit René Wenger darin,
dass Theologie und Astrologie auf die
gleiche Stufe gehören- nur dass eben
die Astrologie nicht noch auf Staatskosten

an den Universitäten hockt -
denn Hokuspokus ist ja beides.

Rudolf Lüthi, Hörhausen

6 FREIDENKER 11/06


	Bausteine für eine planetare Zivilisation

