
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 87 (2002)

Heft: 2

Artikel: (Wie) Sollen wir Tiere töten?

Autor: Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Wie) Sollen wir Tiere töten?
Am 15. Januar dieses Jahres hat das
deutsche Bundesverfassungsgerichtder
Verfassungsbeschwerde eines
türkischen muslimischen Metzgers stattge¬

geben, der eine Ausnahmegenehmigung

vom allgemeinen gesetzlichen
Verbot erstrebte, "Here ohne Betäubung

zu schlachten. Das Gericht stellte
fest, dassArt. 4a desTierschutzgesetzes
verfassungsgemäss sei, seine Anwendung

durch die Verwaltungsbehörden
und Verwaltungsgerichte den
Anforderungen des Grundgesetzes jedoch
nicht gerecht werde.
Nach Absatz 1 dieser Norm ist das

betäubungslose Schlachten grundsätzlich

verboten. Absatz 2 eröffnetjedoch
die M öglichkeit, ausbestimmten-auch
religiös motivierten - Gründen eine
Ausnahmegenehmigung zu erteilen.
Ihn aktuellen Verfahren ging es darum,
bei der Anwendung der Ausnahmeregelung

die M oslemsden Juden
gleichzustellen, für die diese Ausnahmeregelung

seit langem gilt - soweit ist
der Entscheid in Ordnung.

Was ist Schächten?
Unter Schächten versteht man das

betäubungslose Ausblutenlassen von
Tieren im Anschlusss an das
Durchschneiden der Halsarterien, das nach
bestimmten (rituellen) Regeln
vorgenommenen wird.
Schächten ist eine alte orientalische
Schlachtform, die von den feraeliten
vermutlich aus Ägypten mitgebracht
wurde. Heute wird es von Juden, M os-
lems, kleineren orientalischen Völkern
und afrikanischen Stämmen sowie von
den Shiks praktiziert.

Schächtverbot in der Schweiz
in der Schweiz hat Bide 2000 die
Vernehmlassung zur Revision des
Tierschutzgesetzes stattgefunden, ihn

Revisionsentwurfes wird die Aufhebung

des Schächtverbotes vorgesehen,

das als letzter Überrest religiöser
Diskriminierung bezeichnet wird.
Bereits heute ist klar, dass Tierschutzkreise

(trotz gewisserVerbesserungen,
diedie Revision insgesamt bringen wür-
de)das Referendum ergreifen werden,
falls diese Aufhebung nicht schon in

den Räten verhindert wird. Die Diskussion

in den Medien hat in den letzten
Wochen begonnen.

Stellungnahme des Bundesamtes
Auseiner liformationsschrift des
Bundesamtesfür Veterinärwesen vom 30.
September 2001 zum Thema rituelle
Schlachtungen (Schächten) stammen
folgende Aussagen:
DasSchächten ist nur in derSchweiz, in

Schweden, Norwegen und Hand gänzlich

verboten. Frankreich und Italien
haben besondereVorschriften für rituelle

Schlachtungen, Österreich hat auf

Bundesebene kein Tierschutzgesetz,
Deutschland macht eine Ausnahme
für rituelle Schlachtungen (S. 2)
Gemäss der schweizerischen Agrar-
einfuhrverordnung besteht derzeit ein

Kontingent für Koscherfleisch (nach
jüdischen Vorschriften geschlachtet)
von 295 Tonnen Rindfleisch und 10
Tonnen Schaffleisch, das Kontingent
für Halalfleisch (nach muslimischen
Vorschriften geschlachtet)beträgt 200
Tonnen Rindfleisch und 20 Tonnen
Schaffleisch. (S. 3)
Von den geschächteten Kälbern werden

offenbar nur 10% als koscher in

Verkehr gebracht, vom geschächteten
Grossvieh rund 30 %. Von den als
koscherzugelassenen Tieren wird nämlich

nur das Vorderviertel als Koscherfleisch

konsumiert, der Rest geht in

den normalen Fleischmarkt. (S. 3)
Nach Berechnungen der KAG müssen
bei dieser" Erfolgsrate" derzeitjährlich

rund lO'OOO Tiere (v.a. Rinderund Scha-

fe)fürden schweizer Bedarfgeschlachtet

werden. (Die KAG weist in ihrem
eigenen Positionspapier auch auf den
Umstand hin, dass das Schächtverbot
für Geflügel nicht gilt!)
Bne Delegation des Bundesamtes für
Veterinärwesen hat am 25. Juli 2001
zusammen mit dem Vertretern des
schweizerischen israelitischen
Gemeindebundes die Schlachtanlage im
französischen Besançon besucht, wo die
Tiere für den schweizerischen Markt
geschächtet werden.

I- I- V

"Nach diesem Besuch können
die Behauptungen, wonach das
Schächten nicht tierquälerisch sei,
nicht bestätigt werden. Zahlreiche
Tiere, an denen der Schächter-
schnitt korrekt ausgeführt wurde,
zeigten nach dem Schnitt heftige
Abwehrreaktionen; der Augenreflex,

der als anerkanntes Mass
für den Verlust des Bewusstseins
gilt, war teilweise bis 30 Sekunden
nach dem Schnitt noch deutlich
festzustellen:" (S. 4)
Beim Thema Schächten stellen sich also

verschiedene Fragen auf verschiedenen

Ebenen:

Grundrechte
Hier esdarum, ob die in derVerfassung
garantierte Religionsfreiheit über dem

4 FREIDENKER 2/02



Tierschutz steht oder nicht. Dazu
gehört die Vorfrage, ob das Schächten

überhaupt eine Frage der freien
Religionsausübung ist oder nicht.
Tatsache ist, dassdie religiösen Quellen
des Judentums und der Muslime das
Betäuben vordem Schächtschnitt nicht
verbieten: Als die Bibel und der Koran

geschrieben wurden, kannte man noch

gar keine Betäubungsmethoden. Ene
Minderheit liberaler jüdischer und
muslimischer Geistlicher in Westeuropa

und den USA akzeptieren heute
denn auch das Betäuben der Schlachttiere

vor dem Schächten.
Ihn Zweiten Weltkrieg wurde vorübergehend

auch in der Schweiz geschäch-
tet, doch bestand der Bund auf einer
elektrischen Betäubung, was von den

religiösen Institutionen genehmigt
wurde.
Gemäss Schätzungen halten überdies
offenbar maximal 30% der Juden in

der Schweiz dieses Speisegesetz
überhaupt noch ein. Auch für die M oslems
scheint dieVorschrift nicht eine zentrale

Glaubenssache zu sein.

Vom Gesichtspunkt der Religionsfreiheit

herdürfte esalso kaum zwingende
Argumente geben, hinter die Praxis

des zweiten Weltkrieges zurückzugehen.

Ethik
Hier stellt sich die Frage, ob - und
allenfalls wie-wir überhaupt Tiere für
unsere Nahrungsbedürfnisse töten
dürfen. Diese Fragestellt sich aber nicht
nurentlang derGrenzen zwischen den

Religionen, sondern auch zwischen
mehr oder weniger absoluten Tier-
schützeriinen. Wer hier ganz konsequent

sein will, der mussauf Produkte
aus getöteten Tieren ganz verzichten,
also auch auf Lederschuhe. Denn die
Verhältnisse in unserer Produktion von

Was darf Tierschutz
kosten?
Wer heute Heisch
konsumiert musssich die Frage

stellen lassen, wie er
es mit dem Tierschutz

hält,wieviel siefür Heisch

aus tiergerechter
Haltung und optimaler
Behandlung der Tiere im

Schlachttieren
sind trotz
Verbesserungen

in den letzten
Jahrzehnten
immer noch
weitherum
wenig
tierwürdig - nur
vermeiden wir
esmeist, wirklich

hinzuschauen.

In unserer
arbeitsteiligen

Massenproduktionsgesellschaft haben wiralle uns
weg entwickelt von den direkten
Zusammenhängen, aus denen unsere
Nahrung - pflanzliche wie tierische -
stammt.
Das Schächten

hat vor
3000Jahren
vermutlich
eine
Entwicklung
hin zu
kontrolliertem,

schnellerem
und damit
humanerem
Töten
bedeutet. Ge-
radeausdie-
ser Sicht sollte diese Tradition heute
modifiziert und den aktuellen technischen

M öglichkeiten und wissenschaftlichen

Biœnntnissen angepasst werden.

Nachdem heute Betäubungsmethoden

vorliegen (dieTierschutzverordnung

nennt derzeit im Artikel 64 je
nach Tierart bis zu vier zugelassene
Betäubungsverfahren und gibt dem
Bundesrat die Kompetenz,

weitere zu bewilligen)

wäre es an den
Religionsvertretern
innerhalb der Gesetze
einen für sie gangbaren
Weg vorzuschlagen.

Schlachtungsprozess zu bezahlen bereit

ist. Angesichts der schändlichen
Schlachtungsaktion in Grossbritannien,
anlässlich der BSE-Hysterie, die letztes
Jahr Millionen von Tiere zu Abfall
erklärt hat, müssen wir alle, ob religiös
oder freidenkend, den persönlichen
Heischkonsum hinterfragen und ihn

neu nach tiergerechteren Kriterien
ausrichten.

Politik
Hier werden die Fragen besonders
heikel. Unbestritten ist, dass das
Schächtverbot eine antisemitisch
begründete Tradition hat. In den 20er
Jahren gab es in Deutschland darum
heftigen Streit, aber keine Bnigung.
Wer wollte, durfte Schächten. Nachdem

Hitler an die Macht gekommen

war,wurde umgehend das" Este Deutsche

Tierschutzgesetz" in Kraftgesetzt.
Es verbot diese Schlachtform rigoros,
und Hitler zog daran einen Teil seiner

antijüdischen Propaganda auf.
In der Schweiz verlangte die allererste

erfolgreiche Initiative nach Enführung
diesesVolksrechts 1892 ausgerechnet
das Schächtverbot. Bundesrat und

Fortsetzung S 7

FREIDENKER 2/02 5



Fortsetzung von S 5

Parlament sprachen sich erfolglos
dagegen aus. In Dezember 1893 wurde
derVerfassungsartikel 25bisin Kraft
gesetzt und stand in der Bundesverfassung
bis in die siebziger Jahre des vergangenen

Jahrhunderts, als er in das 71er-

schutzgesetz übersiedelt wurde.

1904 wurde der Schweizerische ferae-
litische Gemeindebund (SE) gegründet,

nach eigenen Angaben auf der
Homepage (www.swissjews.ch)
aufgrund des Schächtverbots, um die
Versorgung derjüdischen Bevölkerung mit
Koscherfleisch sicher zu stellen.
Vielleicht wäre sein nahender 100jähriger
Geburtstag auch eine Chance,
differenziertauf diesen Bereich der eigenen
religiösen und kulturellen Tradition
zurückzuschauen und Perspektiven für
das 21. Jahrhundert zu entwickeln.
Weniger klug ist es, wenn die
Vertreterinnen des SE - wie bereits in

Zeitungsartikeln geschehen - in dieser
Debattepauschal Tierschützerlinen mit

- zugegebenermassen darunter auch
existierenden -AntisemitJhnen
gleichzusetzenversuchen. DieTatsache, dass

das Schächtverbot von Antisemiten
befürwortet wird, bedeutet nämlich
nicht, dass es keine ernstzunehmenden

Argumente dafür gibt.

Laut Volkszählung 2000 liegt der Anteil

der bekennenden Juden weiterhin
unter einem Prozent, wogegen die
muslimische Bevölkerung auf 4.5%
angewachsen ist. Auch wenn nichtalle
M uslime nach den gleichen Vorschriften

leben, werden wir diese Debatte
früher oder später führen müssen.
Sachlichkeit auf allen Seiten ist dabei

Voraussetzung.
Reta Caspar

Zur Zeit sind in der Schweiz zwei
Volksinitiativen zur Rechtsstellung von
Tieren hängig:

Tiere sind keine Sachen!

Beide wollen eine 5-gänzung der
desverfassung durch einenArtikel 79a

Fondation Franz Weber:
^ere sind Lebewesen, deren Würde,
Bripfindungen und Schmerzfähigkeit
der Mensch Rechnung tragen muss.
2DerBundesgesetzgeberbestimmtdie
besonderen, den Tieren zukommenden

Rechte und setzt zu deren Vertretung

geeignete Anwälte ein.

Komitee "Tier-Initiative", das u.a.
ausvielenVeterinärmedizinem besteht:

^ere sind keine Sachen, sondern

empfindungsfähige Lebewesen.
2Der Bund bestimmt ihre rechtliche
Stellung, insbesondere im Zivil-, Straf-
und Verwaltungsrecht.
Beide Initiativen wurden lanciert,
nachdem der Nationalrat im Dezember

1999 auf eine entsprechende
Vorlage nicht eingetreten war.

In der Botschaft des Bundesrates
ist zu lesen, dassdie Schweiz das
einzige europäische Land ist, das
den Tierschutz in der Verfassung
verankert hat.
Schwierigkeiten bereitet dem
Bundesrat vor allem die Forderung nach

Bnsetzung von Tieranwälten,weil der
Bund damit in die Kompetenz
(Verfahrensrecht) der Kantone
eingreifen müsste.
In der Schweiz hat bisher als einziger
der Kanton Zürich eine entsprechende

Gesetzesvorschrift im Tierschutzgesetz

verankert g17, seit 1991)

in den Sektionen

Basel (Union)
Jeden letzten Freitag im Monat
ab 19 Uhr: Freie Zusammenkunft
im Restaurant " Storchen" Basel.
Jeden 2. Dienstag im Monat:
Vorstandssitzung um 19 Uhr.

Bern
Samstag, 16. Februar ab 12 Uhr
Tessiner z'M ittag im Freidenkerhaus

Fr. 14.50 pro Person inkl. Dessert

und Getränke.
Anmeldung bis Mittwoch, 13.2.02
unter Tel. 031/372 56 03

Schaffhausen
Jeden 3. Donnerstag im Monat
20 Uhr, Freie Zusammenkunft
im Rest. "Falken", Schaffhausen

Winterthur
M ittwoch, 6. Februar ab 19.30 Uhr
Freidenker-Stamm im Hilfdi-Club,
Technikumstrasse 90

Voranzeige

Mittwoch, 6. März 19.30 Uhr
Diskussions-Forum zum Thema:
"Wo findet meine Toleranz ihre
Grenzen?' ebenfalls im Hilfdi-Club

Zürich
Dienstag, 12. Februar 14.30 Uhr
Freie Zusammenkunft Diskussion

zum aktuellen FREDENKER-Thema:

(Wie) Sollen wir Tiere töten?
Leitung: Bruno Dobler
Restaurant "Schweighof"
Schweighofstr. 232,8045 Zürich

Freie Jungdenkerinn l

"Ich bin ein sogenannt 'glückliches Lamm',
aber sie wollen mich trotzdem nicht am Leben lassen."

Nächstes Treffen
Donnerstag, 7. März 2002

18.30-21.30 Uhr
reservierter Tisch im
Bahnhofbuffet Ölten

Thema:

Freidenkerspende 2002
Für Auskünfte und Anregungen

V. Aldridge 061 321 83 05

Romi-Eck

r " Sie werden nicht gleich
Verrat am Sozialismus

wittern... Aber mein innerstes Ich

gehört mehr den Kohlmeisen als
den Genossen."

Rosa Luxemburg
1917 aus dem Gefängnis

FREIDENKER 2/02 J


	(Wie) Sollen wir Tiere töten?

