Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 86 (2001)

Heft: 2

Artikel: Die Zukunft der Religion

Autor: Caspar, Reta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Zukunft der Religion

Der Kulturwissenschaftler Hartmut
BShme beschreibt in einem langen
Artikel (NZZ, 20.01.01), wie die gros-
sen Religionen ihre soziale Bindungs-
kraft und die Fahigkeit verloren ha-
ben, das alltigliche Leben grosser
M assen zu strukturieren, ihm Sinn zu
verleihen und es mit transzendieren-
den Perspektiven zu bereichern.

Er geht davon aus, dass kiinftig reli-
gidse Konflikte nicht mehr im inter-
nationalen Massstab ausgetragen
werden, sondern vielmehr ins Innere
von Gesellschaften wandern. Gleich-
zeitig werde die Mission (einst Motor
der Globalisierung) abgeldst und die
Globalisierung durch ékonomische
Prozesse, die Ausbreitung der Wis-
senschaften und Technologien, durch
Formen liberstaatlicher Politik, durch
dasInternet und die Popkultur voran-
getrieben.

Am Beispiel Iran lasse sich auch able-
sen, dassgottesstaatliche Modelleim
21. Jahrhundert nur durch Unter-
driickung, also nicht dauerhaft, halt-
bar seien. Die Zustimmung der Men-
schen als Quelle aller Legitimitét sei
das Grundgesetz einer sdkularen
Welt.

Nach einer Epoche der systematische
Verwissenschaftlichung von Natur,
Gesellschaft und Lebenswelt sowie
die Entkoppelung von Staat miisse
zunachst offen bleiben, ob im Effekt
dieser Sdkularisierung wir in eine
Epoche postreligitser Gesellschaften
eingetreten seien oder ob die M oder-
ne eine Zeit der Transformation des
Religidsen einleitete Es sei denkbar,
dass die Moderne von dieser trans-
formierten Religiositdt ebenso ab-
héngt wie die traditionellen Gesell-
schaften von den Grossreligionen.
Vieles spreche dafiir, dassdie wissen-
schaftlich-technische Industriekultur
auch ein religidses Aggregat darstel-
le. B6hmes These: "Waéhrend Mo-
dernisierungsprozesse die formale
Integration der Gesellschaft zu lei-
sten vermégen, bieten sie keine ge-
haltvollen Hentifikationen, welche die
M oderne als attraktive und sozial bin-
dende Lebensform erfahrbar machen.
Viele Menschen, Gruppen und Sub-
kulturen haben zur Modernisierung
ein distanziertes, utilitaristisches Ver-
héltnis, das entsprechend instabil ist.
Zunehmend werden lebensweltliche

4 FREIDENKER 2/01

Evidenzen aus religidsen Uberliefe-
rungen geschépft, die der Vor-
moderne entstammen und willkdir-
lich in die Lebensdkonomie einge-
baut werden. Dadurch entsteht das
eigentiimliche Switchen zwischen
unvereinbar scheinenden Hand-
lungs- und Orientierungsmustern:
funktionale Arbeitseffizienz unter der
Woche, kollektive Ekstasen auf
Techno-Veranstaltungen am Wo-
chenende; rationale Zukunftssiche-
rung hier und Suche nach Risiko-
Thrill dort; konomisches Kalkiil ei-
nerseits und andererseits exotische
Anleihen bei fremden Kulturen oder
weit zuriickliegenden Vergangen-
heiten; Teilnahme an demokrati-
schen Prozessen und zugleich quasi-
religidses Aufgehen in 'Gemein-
schaftskdrpern'; disziplinierte Ar-
beitseffektivitdt hier, spielerische
Verausgabungen und irrationale Ex-
zesse dort—und all dies nicht nur als
gegensatzliche Handlungsmuster
von Gruppen, sondern zunehmend
als dissonante Orientierungen von
Subjekten."

Es handle sich dabei keineswegs um
individuelle Pathologien, sondernum
multiple Widerspriiche auf nahezu
allen Ebenen des Sozialprozesses.
" Der massenmediale Starkult zieht
ins Parlament, dieGnosisinsInternet
ein; der kapitalistische Warentausch
als vorerst letzte Organisationsform
von Gesellschaft funktioniert nur
unter Zuhilfenahme mythischer und
fetischistischer Formen; der Sport
arbeitet in Formen magischer denti-
fikation; Festivals entleihen ihre At-
traktivitat der vergangenen Kraft von
Mysterien; das gesellschaftlich Ima-
ginare wird von den M onstrositéten
aller Zeiten bevblkert; die Medien
steigern ihre technische Finesse aufs
Ausserste und mit ihr die inszenier-
ten Archaismen; 'Gott ist tot' bildet
nicht den Ubergang zu einer sikula-
ren Gesellschaft, sondern zum Er-
wachen von Abertausenden neuer
Goétter; das 'Verschwinden der Din-
ge' im Mill verschwistert sich mit
einem Kult des rituellen Aufbewah-
rens; die Dekonstruktion von sexand
gender flihrt zum karnevalesken
crossover sexueller Maskeraden und
Liste. Und so weiter."

Die Ambivalenz der Moderne erfah-

re zusatzliche Steigerung von einer
Seite, von der man es am wenigstens
erwartet hdtte — den Naturwissen-
schaften. Der Aufschwung der und
der Computerwissenschaft sei mit ei-
ner Aura des Heils umgeben. Wissen-
schaft und Erlésungsevangelien seien
eine brisante Fusion eingegangen, die
den Rest der Welt bezaubern solle. Es
zeigten sich merkwirdige Vertau-
schungen klassischer Positionen: Na-
turwissenschaftler agierten oft wie
gldubige Erl6sergemeinschaften, wéh-
rend Kulturwissenschaftler zu ohn-
madchtigen und agnostischen Skepti-
zisten mutierten.

Béhme geht davon aus dass Kulte
(aller Art) die Herstellung von "Ge-
meinschaftskérpern" erlauben und
dassdazu die aufgeklarten und formal-
demokratischen Vergesellschaftungs-
formen kaum in der Lage sind. Es
seien aber diese "Gemeinschafts-
kérper" , welche fir die Menschen die
Plausibilitat, hier und jetzt in dieser
Gesellschaft leben zu wollen und zu
kénnen, erzeugen. Esgehe deswegen
auch um die Suche nach einer " Kul-
tur", welche Kult und Demokratie
vereinbar macht. Dabei scheine die
These berechtigt: Demokratie bedarf
der Kulte, diese aber bediirfen nicht
der Demokratie. Noch keine Theorie
der Aufklarung habe diese Asymme-
trie ertragen. Sie zu verstehen, sei
aber angesichts des Wucherns religié-
ser Praktiken und Rhetoriken, von
denen das kollektive Imaginére heute
bis zur Trunkenheit gefiillt wird, eine
erstrangige politische Aufgabe.
Quelle: NZZz

Zusammenfassung: Reta Caspar

Hartmut B6hme

ist seit 1993 Professor fir Kulturtheorie
und Mentalitdtsgeschichte an der
Humboldt- Universitét Berlin;
Arbeitsschwerpunkte: Literaturge-
schichte des 18. bis 20. Jahrhunderts,
Ethnopoesie und Autobiographik,
Natur- und Technikgeschichte in den
Uberschneidungsfeldern von Philoso-
phie, Kunst und Literatur. Zahlreiche
Biicher zu Literatursoziologie, Asthe-
tik und Kulturwissenschaft.

Forts 85



	Die Zukunft der Religion

