
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 86 (2001)

Heft: 2

Artikel: Die Zukunft der Religion

Autor: Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zukunft der Religion
Der Kulturwissenschaftler Hartmut
Böhme beschreibt in einem langen
Artikel (NZZ,20.01.01),wie diegros-
sen Religionen ihre soziale Bindungskraft

und die Fähigkeit verloren
haben, das alltägliche Leben grosser
M assen zu strukturieren, ihm Sinn zu
verleihen und esmittranszendieren-
den Perspektiven zu bereichern.
Er geht davon aus, dass künftig
religiöse Konflikte nicht mehr im
internationalen Massstab ausgetragen
werden, sondern vielmehr ins Innere
von Gesellschaften wandern. Gleichzeitig

werde die M ission (einst M otor
der Globalisierung) abgelöst und die
Globalisierung durch ökonomische
Prozesse, die Ausbreitung der
Wissenschaften und Technologien, durch
Formen überstaatlicher Politik, durch
daslnternet und die Popkultur
vorangetrieben.

Am Beispiel Iran lasse sich auch ablesen,

dassgottesstaatliche M odelle im
21. Jahrhundert nur durch
Unterdrückung, also nicht dauerhaft, haltbar

seien. Die Zustimmung der M en-
schen als Quelle aller Legitimität sei

das Grundgesetz einer säkularen
Welt.
Nach einer Epoche der systematische
Verwissenschaftlichung von Natur,
Gesellschaft und Lebenswelt sowie
die Entkoppelung von Staat müsse
zunächst offen bleiben, ob im Effekt
dieser Säkularisierung wir in eine
Epoche postreligiöser Gesellschaften
eingetreten seien oderob die M oder-
ne eine Zeit der Transformation des

Religiösen einleitete Es sei denkbar,
dass die Moderne von dieser
transformierten Religiosität ebenso
abhängt wie die traditionellen
Gesellschaften von den Grossreligionen.
Vieles sprechedafür, dassdiewissen-
schaftlich-technische Industriekultur
auch ein religiöses Aggregat darstelle.

Böhmes These: "Während
Modernisierungsprozesse die formale
Integration der Gesellschaft zu
leisten vermögen, bieten sie keine
gehaltvollen Identifikationen, welche die
M oderne aisattraktive und sozial
bindende Lebensform erfahrbar machen.
Viele Menschen, Gruppen und
Subkulturen haben zur Modernisierung
ein distanziertes, utilitaristischesVer-
hältnis, das entsprechend instabil ist.
Zunehmend werden lebensweltliche

Evidenzen aus religiösen Überlieferungen

geschöpft, die der
Vormoderne entstammen und willkürlich

in die Lebensökonomie eingebaut

werden. Dadurch entsteht das

eigentümliche Switchen zwischen
unvereinbar scheinenden Hand-
lungs- und Orientierungsmustern:
funktionaleArbeitseffizienz unterder
Woche, kollektive Ekstasen auf
Techno-Veranstaltungen am
Wochenende; rationale Zukunftssicherung

hier und Suche nach Risiko-
Thrill dort; ökonomisches Kalkül
einerseits und andererseits exotische
Anleihen bei fremden Kulturen oder
weit zurückliegenden Vergangenheiten;

Teilnahme an demokratischen

Prozessen und zugleich
quasireligiöses Aufgehen in 'Gemein-
schaftskörpern'; disziplinierte
Arbeitseffektivität hier, spielerische
Verausgabungen und irrationale
Exzesse dort- und all dies nicht nur als

gegensätzliche Handlungsmuster
von Gruppen, sondern zunehmend
als dissonante Orientierungen von
Subjekten."
Es handle sich dabei keineswegs um
individuelle Pathologien, sondern um
multiple Widersprüche auf nahezu
allen Ebenen des Sozialprozesses.
" Der massenmediale Starkult zieht
ins Parlament, die G nosis inslnternet
ein; der kapitalistische Warentausch
als vorerst letzte Organisationsform
von Gesellschaft funktioniert nur
unter Zuhilfenahme mythischer und
fetischistischer Formen; der Sport
arbeitet in Formen magischer
Identifikation; Festivals entleihen ihre
Attraktivität dervergangenen Kraft von
Mysterien; das gesellschaftlich
Imaginäre wird von den M onstrositäten
aller Zeiten bevölkert; die Medien
steigern ihre technische Hnesse aufs
Äusserste und mit ihr die inszenierten

Archaismen; 'Gott ist tot' bildet
nicht den Übergang zu einer säkularen

Gesellschaft, sondern zum
Erwachen von Abertausenden neuer
Götter; das 'Verschwinden der Dinge'

im Müll verschwistert sich mit
einem Kult des rituellen Aufbewah-
rens;die Dekonstruktion von sexand
gender führt zum karnevalesken
crossoversexueller M askeraden und
Lüste. Und so weiter."
Die Ambivalenz der M oderne erfah¬

re zusätzliche Steigerung von einer
Seite, von der man es am wenigstens
erwartet hätte - den Naturwissenschaften.

Der Aufschwung der und
der Computerwissenschaft sei mit
einer Aura des Heils umgeben. Wissenschaft

und Erlösungsevangelien seien
eine brisante Fusion eingegangen, die
den Rest der Welt bezaubern solle. Es

zeigten sich merkwürdige
Vertauschungen klassischer Positionen:
Naturwissenschaftler agierten oft wie
gläubige B-Iösergemeinschaften, während

Kulturwissenschaftler zu
ohnmächtigen und agnostischen Skepti-
zisten mutierten.
Böhme geht davon aus dass Kulte
(aller Art) die Herstellung von "

Gemeinschaftskörpern" erlauben und
dassdazu die aufgeklärten und
formaldemokratischen Vergesellschaftungsformen

kaum in der Lage sind. Es

seien aber diese "Gemeinschaftskörper"

welche für die M enschen die
Plausibilität, hier und jetzt in dieser
Gesellschaft leben zu wollen und zu
können, erzeugen. Es gehe deswegen
auch um die Suche nach einer "

Kultur", welche Kult und Demokratie
vereinbar macht. Dabei scheine die
These berechtigt: Demokratie bedarf
der Kulte, diese aber bedürfen nicht
der Demokratie. Noch keine Theorie
der Aufklärung habe diese Asymmetrie

ertragen. Sie zu verstehen, sei

aber angesichts desWucherns religiöser

Praktiken und Rhetoriken, von
denen das kollektive Imaginäre heute
bis zur Trunkenheit gefüllt wird, eine
erstrangige politische Aufgabe.
Quelle: NZZ

Zusammenfassung: Reta Caspar

Hartmut Böhme
ist seit 1993 Professor für Kulturtheorie
und Mentalitätsgeschichte an der
Humboldt- Universität Berlin;
Arbeitsschwerpunkte: Literaturgeschichte

des 18. bis 20. Jahrhunderts,
Ethnopoesie und Autobiographik,
Natur- und Technikgeschichte in den
Überschneidungsfeldern von Philosophie,

Kunst und Uteratur. Zahlreiche
Bücher zu Uteratursoziologie, Ästhetik

und Kulturwissenschaft.

Forts. S 5

4 FREIDENKER 2/01


	Die Zukunft der Religion

