
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 85 (2000)

Heft: 10

Artikel: Der Himmel auf Erden : die tödliche Illusion säkularer Utopien

Autor: Cherry, Mat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Himmel auf Erden: Die tödliche Illusion säkularer Utopien

Vor über hundert Jahren warnte
Heine die Franzosen davor, die
Macht von Ideen zu unterschätzen.
Philosophische Konzepte, im stillen
Kämmerchen ausgebrütet, könnten
eine Zivilisation zerstören.
" Die grössten Monster des 20.
Jahrhunderts - Hitler, Stalin, Mao und
Pol Pot - waren alle bekennende
Atheisten, Männer, die Hunderte
Millionen Menschen umgebracht
haben im Namen von abstrakten
Ideen ohne religiöse Bedeutung."
(so W. Donahue in einer Presseerklärung

der Catholic League zum
Jahreswechsel).
DieserVorwurf ist nicht ungewöhnlich,

er wurde in den Nachrufen auf
das vergangene Jahrhundert häufig
geäussert, und er muss ernst
genommen werden - nicht nur, weil
es den Ruf der Atheisten zu verteidigen

gilt. Tatsächlich sind säkulare
Philosophien zur Inspiration und
Rechtfertigung von Gräueltaten
beigezogen worden.

Als nicht-religiöse Menschen müssen

wir versuchen zu verstehen, was
falsch gelaufen ist in diesem
blutgetränkten Jahrhundert und Wege
zu finden, wie solch säkularer Terror,

ebenso wie religiöser Terror, zu
vermeiden sind. Einen Hinweis
erhalten wir bereits aus dem obigen
Zitat von Donahue: Hitler, Stalin
und ihreAnhängerhaben nicht
aufgrund ihres Atheismus Millionen
getötet; sie töteten aufgrund ihrer
abstrakten Ideen.
Das Problem war also nicht das,
was sie nicht glaubten. Das
Problem war das, was sie mit absoluter
Gewissheit "wussten". Dieses
absolute Wissen steht im Widerspruch
zum wissenschaftlichen Ansatz, der
auf systematischem Zweifel basiert
und nicht auf Gewissheit.

Der grösste Feind von Humanität
und Vernunft ist nicht die Wissenschaft

oder der Atheismus - auch
nicht die Religion. Dergrösste Feind

von Humanität und Vernunft ist die
absolute Gewissheit. Absolutismus
heisst auch der G rund für das grosse
Schlachten des 20. Jahrhunderts.
Absolutismus gab es auch schon

vor dem 20. Jahrhundert, meist in
Form von religiösem Absolutismus.
Seine Folgen:

• Behinderung der Forschung

• Regulierung des persönlichen Le

bens bis ins kleinste Detail

• Gehorsam gegenüber der unbe
streitbaren Autorität

• fanatische Loyalität aufgrund des
in Aussicht gestellten Paradieses

Am Ende des Jahrhunderts ist es
heute die politisierte Religion, die
ihre Rolle als führende Lebens- und
Freiheitsbedrohung wiederzuerlangen

versucht.
Für den grössten Teil des 20.
Jahrhunderts gilt hingegen, dass säkulare

Ideologien den grössten Schaden

angerichtet haben. Anstatt ein
Paradies im Himmel zu verheissen,
schilderten sie das irdische Paradies
so wunderbar, dass jedes M ittel
gerechtfertigt schien zur Erreichung
des utopischen Ziels: Was bedeuten
schon ein paar Millionen Leben,
wenn sie uns dem Millennium des
wahren Kommunismus, oder dem
Glanz eines Tausendjährigen
Reiches näher bringen? Wenn der
Himmel auf Erden das Ziel ist, ist es
nicht gerechtfertigt, allen Mitteln
einzusetzen?
Diesen absoluten Glauben, dassdas
utopische Ziel alle Mittel rechtfertige,

hat Isaiah Berlin in seinem Essay
" The Pursuit of the Ideal" formuliert:

"Einige dieser bewaffneten
Propheten wollen die Menschheit
retten, andere nur ihre Rasse...,
aber, wie auch immer das Motiv,
die Millionen von Toten in Kriegen
oder Revolutionen, die Gaskammern,

Gulags, Genozide, all die
Monstrositäten des 20. Jahrhunderts,

sie sind der Preis, der für das
Glück der künftigen Generationen
bezahlt werden musste. Wer also
die M enschheit wirklich retten wollte,

musste sein Herz verhärten und
keine Kosten scheuen."

Dieser Glaube, dass kein Preis zu
hoch sei für eine Utopie, ist der
Hauptgrund, warum Utopien so
tödlich sind.
Ethische Überlegungen dazu führen

zurück zu Immanuel Kants For¬

derung, dass jeder Mensch als
Selbstzweck behandelt werden solle

und niemalsals M ittel zum Zweck.
Ein weiteres Argument ist die
Tatsache, dass der M ensch selbst nicht
perfekt ist und deshalb niemals eine
perfekte Gesellschaft schaffen wird.
Es gibt aber auch ein Argument
gegen das Konzept der Utopie
selbst: Die Idee der Utopie ist so alt
wie die politische Philosophie und
die Idee eines irdischen Paradieses

mag so alt sein wie die Religionen.
Utopien sind sowohl von Religiösen
wie Nichtreligiösen formuliert
wordenund alle haben eine gemeinsame

Eigenschaft: Sie sind statisch.
Indem sie die Perfektion erreichen,
verharren sie in einer harmonischen
Koexistenz. Es gibt keinen Grund
für Veränderungen oder Erneuerung,

weil jede Veränderung die
Perfektion stören würde. Perfekte,
ungestörte Harmonie ist also das
gemeinsame Thema aller Utopien.
Harmonie, auch von Werten und
Wünschen. - Beim Nachdenken
über die beiden Werte Gleichheit
und Freiheit zeigt sich aber sogleich,
dass diese, wie viele andere positive
Werte aufeinanderprallen und
keineswegsharmonieren. DasKonzept
der Utopie ist also eine Illusion.

Was bedeutet dies für Atheisten,
Freidenkerinnen und Humanisten?
1. Wir müssen absolutistischen und
autoritären Systeme bekämpfen und
das anstreben, was Karl Popper ein
"offene Gesellschaft" nannte, wo
unterschiedliche Meinungen, Werte

und Lebensformen Platz haben.
Eine offen Gesellschaft soll diese
Vielfalt nicht nur tolerieren,
sondern fördern, Lebensexperimente
unterstützen und damit die Vitalität
der Gesellschaft und ihre Fähigkeit
zur Weiterentwicklung erhalten.
Dieser Glaube an die individuelle
Freiheit und den sozialen Pluralismus

muss das Hauptziel sein.
2. Das Freidenkertum soll die
Menschen in ihrer Verantwortung
bestärken, sich selbst klar zu werden
über politische Fragen und die Vielfalt

der Meinungen auch in den
eigenen Reihen hochhalten.
3. Es gibt kein freidenkerisches Dog-

4 FREIDENKER 10/2000



ma, keine Lehre, keine Glaubenssätze,

keine absoluten Prinzipien
und kein fixes Aktionsprogramm.

Was könne wir also lernen aus den
Erfahrungen des 20. Jahrhunderts?
Das Time Magazine hat Ende letzten

Jahres im Rahmen seiner Wahl
der "Persönlichkeit des Jahrhunderts"

gefragt: "War nicht Hitler
jene Figur, die dieses völkermordende

Jahrhundert am meisten beein-
flusste und drum symbolisiert?"
Aber Time lieferte eine befriedigend
Antwort auf diese Frage: "Nein,
denner hat verloren, ebenso wie
Lenin und Stalin und all die anderen
samt ihren totalitären Ideologien -
sie kommen auf den Aschehaufen
der Geschichte."
An Hitlers Stelle wählte Time einen
anderen Deutschen zur" Persönlichkeit

des Jahrhunderts" : Den gröss-
ten Wissenschaftler des Jahrhunderts,

vielleicht aller Zeit:
Albert Einstein.

aus den Sektionen

Bei Freidenkern in der Schweiz - ein Reisebericht

Albert Einstein war nicht nur ein
grosserWissenschaftler, erwarauch
ein grosser Humanist. Er hat
gesagt: "Du kannst auf dieser Erde
nicht frei sein, solange du freiwillig
Subjekt von unbekannten und nicht
bestimmbaren Kräften bleibst."
(Frei nach "Wissenschaft und
Religion" 1941).

Mat Cherry

Der Artikel erschien unter dem Titel
" Heaven on earth: the lethal illusion of
secular Utopias" in NBA/Humanist 2

Juni/2000
Übersetzung und Kürzung: Rata Caspar

In derzeit vom 15. bis 22. August d.J.

hatte ich Gelegenheit, zu Vorträgen
bei Freidenkern in Zürich und Basel zu
weilen. Das hatte eine Vorgeschichte.
Angefangen hatte es 1998 in Jena.

Werner Strebel, Präsident der
Ortsgruppe Zürich der Schweizer
Freidenker-Vereinigung, war in Angelegenheiten

der Trauerkultur nach Jena
gekommen und suchte uns an einem
Mittwoch auf, an dem unsere
Ortsgruppe ihren thematischen Abend
veranstaltete. Ihm hat die Veranstaltung,
ihre Thematik, Anlage und ihre
Atmosphäre sehr gefallen. Wir blieben auch
weiter in Kontakt und allmählich nahm
der Plan Gestalt an, dass ich zu den
Freidenkern nach Zürich und Basel kommen

sollte, um über unsere freidenkerische

Position angesichts des Niedergangs

von Vernunft und Humanität im
herrschenden Zeitgeist zu referieren.
Meine Frau und ich fuhren am 15.8.
nach Zürich. Werner Strebel und seine
Frau Karin haben uns in ihrem Bauernhaus

in Studen, einem anmutigen
Alpental, herzlich in Bripfang genommen

und beherbergt. In Voraus sei

gesagt, dass wir von dem Biepaar
Strebel sowie späterin Basel,von unserem

Freidenkerfreund René Wenger
und seiner Lebensgefährtin Lisa,
wunderbar betreut und geradezu verwöhnt
wurden.

Am Abend des 17.8. trat ich zu
meinem Vortrag zum Thema " Freies Denken

zu G rundlagen des M enschseinsin
unserer Zeit Gegen den Niedergang
vonVemunftund Humanität" an. Nach
dem Vortrag entspann sich ein interessanter

Disput zum weltanschaulichen
Verständnis von Vernunft, der einige
Brisanz dadurch bekam, dassein weiblicher

Gast in Verrenkung des
philosophischen Vemunftverständnisses
religiöses Alltagsbewusstsein gegen die
im Alltags-" Zeitgeist" üblich gewordene

Verkürzung oder Vernunft auf
technische oder ökonomische "

Rationalität" geltend machte. Die im Raum
stehende Frage, die viele der Teilnehmer

angesichts der überbordenden,
kommerzialisierten Esoterik-Welle,der
Fragmentierung menschlicher Probleme

im öffentlichen Denken von Politik
und Wirtschaft, der "neoliberalen"
Destruktion von Humanität bewegte

und den îihalt der Diskussion wesentlich

bestimmte, war: Wie ist angesichts
offensichtlichen Niedergangs vernünftigen

Denkens eine Umkehr zur
Vernunft zu erreichen? Was können wir
gegen die Ausbreitung von
Rechtsextremismus unter Jugendlichen tun?
Welches ist dieAufgabe der Freidenker
heute? Die Teilnehmer waren sich darin

einig, dass der Vortrag sowie die
Diskussion eine ReiheAnregungen zum
weiteren Denken gegeben hat.

Für die Teilnehmer des Seminars über
Arbeit und M enschenwürde (19.8.)war
es einigermassen schwierig, vom
Alltagsverständnis der Arbeit, mit all
ihren Problemen, auf eine freidenkerisch

philosophische Sicht umzuschalten.

Das ist angesichts der drückenden
Probleme des Alltags um so begreiflicher,

als die philosophische Sicht auf
Arbeit erfordert, sie elementar als
Tätigkeit im menschlichen (Individuellen
und gesellschaftlichen) Lebensgewinn
damit als Ensemble vielseitiger tätiger
Beziehungen der Menschen zu erfassen,

wo, dem berühmten
"Webermeisterstück" gleich, auch viele,"
Fäden ungesehen fliessen" und "ein
Schlag tausendVerbindungen schlägt"
(Goethe, Faust 1) Ausgehend von den
tiefgreifenden Veränderungen in den
gegenständlichen Mitteln und Verfahren

der Produktion, die eine historisch

neuegesellschaftlicheOrganisation und
Teilung der Arbeit - als gesellschaftliches

Mittel - auf die Tagesordnung
setzen, konnten wir uns darüber
verständigen, dass man hier vom gesamten

Lebensgewinnungsprozess ausgehen,

alsoAltersunterschiede und
altersbedingte Leistungsunterschiede, das
Verhältnis von Arbeitszeit und Freizeit,
von Bildung und Erziehung,von
schöpferischer und schematischer, geistiger
und körperlicher Arbeit, von Arbeit als

Bfüllung menschlichen Wesens und
Bniedrigung bzw. Strafe, von Gesundheit

und Krankheit, von Arbeitenden
und Familie usw., usf. in die Betrachtung

jeweilskonkreteinbeziehen muss.
In diesem Zusammenhang empfahl ich
die Lektüre des Buches von Richard

Sennet, "Der flexible Mensch". Was
zunächst aus philosophischer Sicht ge-
leistetwerden kann ist, den Blickfürdie
menschliche Dimension der Arbeits-

Forts Seite 6

FREIDENKER 10/2000 5


	Der Himmel auf Erden : die tödliche Illusion säkularer Utopien

