
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 84 (1999)

Heft: 1

Artikel: Liegen die zehn Gebote in den Genen?

Autor: Wilson, Edward O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84. Jahrgang Nr. 1 Januar 1999

Monatsschrift der

denker
F r e i d e n k e r - Ve r e i n i g u n g der Schweiz

SCHWEIZERISCHE LANDESBIBLIOTHEK

ßffll BIBLIOTHEQUE NATIONALE SUtSSE
TjjSijl ÜIDUUinCUUC IWMUimu. »—

3 BIBLIOTECA NAZIONALE SVIZZERA

%^B!6LUTECA NAZ1ÜNALA SVIZRA

Liegen die zehn Gebote in den Genen?
Die seit Jahrhunderten währenden Debatten über den Ursprung der Ethik sind einfach zusammenzufassen: Entweder
sind ethische Gebote wie Gerechtigkeit und allgemeine Menschenrechte der menschlichen Erfahrung übergeordnet,
oder sie sind Erfindungen des Menschen. Edward O.Wilson* ist der Ansicht, dass es sich um Erfindungen des Menschen
handelt. Für ihn lässt sich die Herausbildung ethischer Normen entwicklungsbiologisch erklären.

"Theologen und Philosophen haben sich fast immer auf
den Transzendentalismus als Mittel zur Bestätigung
ethischer Werte konzentriert. Alle suchen sie nach dem
Grad jenes Naturgesetzes, das unabhängige, über jeden
Zweifel erhabene und nicht zu kompromittierende
moralische Verhaltensprinzipien umfasst. Christliche
Theologen pflegen dieses Naturgesetz als Ausdruck von
Gottes Willen zu definieren. Säkulare Philosophen mit
einer transzendentalen Neigung mögen sich zwar auf
den ersten Blick radikal von Theologen unterscheiden,
sind ihnen aber letztlich relativ ähnlich, zumindest was ihr
moralisches Denken anbelangt. Auch sie neigen dazu,

Naturgesetze für eine Ansammlung derart übermächtiger
Prinzipien zu halten, dasssie jedem vernünftigen Menschen
auf Anhieb selbstverständlich erscheinen müssten,
allerdings unabhängig davon, was ihr tatsächlicher
Ursprung sein mag.
Thomas Jefferson etwa, der in Anlehnung an John Locke

aus den Naturgesetzen die Doktrin der naturgegebenen
Rechte des Menschen ableitete, verstand es, in der
amerikanischen Unabhängigkeitserklärung die säkularen
und religiösen Prämissen geschickt zu einer einzigen
transzendentalen Aussage zu verschmelzen: "Folgende
Wahrheiten erachten wir als selbstverständlich: dass alle
Menschen gleich geschaffen sind; dass sie von ihrem

Schöpfer mit gewissen unveräusserlichen Rechten

ausgestattet sind; dass dazu Leben, Freiheit und Streben
nach Glück gehören." Diese Versicherung wurde zur
Kardinalsprämisse deramerikanischen Bürgerreligion. Die
Früchte eines solchen Naturgesetzes sind so verlockend,

*Edward O. Wilson
ist Professorfür Entomologie
an der Harvard University und

gehört zu den führenden
Evolutionsbiologen der USA.
Der Text ist ein Auszug aus
seinem Buch

"Die Einheit des Wissens"
Siedler-Verlag, Berlin 1998
448 Seiten, Fr. 49.90

dass sie die Gültigkeit der transzendentalistischen Prämisse

offenbarin Frage stellen. Nun hatdiese Theorie abernicht
nur grosse Erfolge, sondern auch erschreckende
Fehlleistungen aufzuweisen. Immer wieder wurde sie

pervertiert, vor allem wenn man sie heranzog, um
leidenschaftlich für Kolonialismus, Sklaverei und
Völkermord einzutreten. Und es wurde noch kein Krieg
geführt, ohne dass beide Gegner für sich in Anspruch
nahmen, für eine transzendentale, heilige Sache zu
kämpfen.
Vielleicht täten wir also besser daran, den Empirismus
ernster zu nehmen. Empiristen betrachten Ethik als die
Summe eines Verhaltens, das so lange von einer
Gesellschaft favorisiert wird, bis sie es schliesslich zum
Kodex erhebt. Solche Verhaltensweisen werden von
ererbten geistigen Veranlagungen gelenkt - vom
"Moralempfinden", wie es die Aufklärungsphilosophen
nannten -, die zu grosser Übereinstimmung in allen
Kulturen führen, wenn auch mit einer jeweils eigenen,
historisch bedingten Prägung. Und diese Kodizes
beeinflussen ihrerseits in hohem Masse, welche Kultur
zur Blüte kommt und welche nicht, unabhängig davon,
ob sie von Aussenseitern für gut oder schlecht befunden
werden.
Die empiristische Argumentation geht also davon aus,
dass ein klügerer und dauerhafterer ethischer Konsens als

bisher herstellbar ist, wenn man die biologischen Wurzeln
des Moralverhaltens kennt und seine materiellen
Ursprünge und systematischen Tendenzen erklären kann.
Nun werden viele Philosophen sagen: Warte mal! Was
soll das? Ethiker brauchen keine naturwissenschaftlichen
Informationen. Man kann nicht einfach vom Ist zum
Seinsollenden übergehen. Und man kann nicht einfach
eine genetische Veranlagung beschreiben und, nur weil
sie Teil der menschlichen Natur ist, annehmen, dass sie

Fortsetzung S. 2

JANUAR-THEMEN
Freidenkerspende 3

Religions- und Ethikunterricht, Schweiz *

Grenzgedanken 5

www.freidenker.ch - die FVS im Internet 6

FREIDENKER 1/99



irgendwie zu einer ethischen Norm transformiert wurde.
Moralisches Denken erfordert eine eigene Kategorie und
transzendentale Richtlinien.
Nein, wir müssen keine Sonderkategorie für die Beurteilung
von Moral schaffen. Wenn Ist nicht Seinsollendes ist, was
dann? Ist in Seinsollendes zu übersetzen ergibt dann
einen Sinn, wenn wir uns an die objektive Bedeutung von
ethischen Normen halten. Es ist höchst unwahrscheinlich,
dass es sich dabei um himmlische Botschaften handelt,
die dem Menschen eines Tages offenbart werden sollen,
oder um ganz eigene Wahrheiten, die durch eine
immaterielle Dimension des Verstandes pulsieren. Sehr
viel wahrscheinlicher ist, dass es sich um physikalische
Produkte von Gehirn und Kultur handelt.

Soziale Vereinbarungen
Aus der vernetzten Perspektive der Naturwissenschaften
betrachtet, dreht es sich dabei um nichts anderes als um
jene grundlegenden Sozialverträge, die zu Regeln und
Geboten erhärtet wurden, um Verhaltensregeln also, die
die Mitglieder einer Gesellschaft unbedingt von anderen
eingehalten sehen wollen und selbst zum Wohle aller
einzuhalten bereit sind. Gebote sind die Extreme in einer
Vereinbarungsskala, die von zwangloser Zustimmung
über öffentliche Gesinnung bis hin zum Gesetz und
schliesslich zu jenem Teil des Kanons reicht, der als

unabänderlich und heilig empfunden wird.
Die Skala für Ehebruch könnte beispielsweise folgenden
Verlauf nehmen:
Bis hierher und nicht weiter; es ist irgendwie nicht richtig
und würde nur Probleme schaffen.
• Wir sollten es lieber nicht tun.
Ehebruch führt nicht nur zu Schuldgefühlen, sondern
wird von der Gesellschaft allgemein abgelehnt, also noch
ein paar Gründe, davon Abstand zu nehmen.
•• Wir sollten es lassen.
Ehebruch wird nicht nur abgelehnt, sondern ist auch

ungesetzlich.
• • • Wir sollten es ganz sicher lassen
In Gottes Geboten steht, dass Ehebruch eine Todsünde
ist.

•••• Wir dürfen es nicht tun
Ist die Weltanschauung der Empiristen richtig, dann ist

Seinsollendes nur die Verkürzung einer bestimmen
faktischen Aussage, ein Begriff für das, was eine
Gesellschaft zuerst für gut befand (oder zu befinden

gezwungen war) und dann kodifizierte. Was sein soll ist

folglich das Ergebnis eines Prozesses. Mit dieser Definition
ist der Weg zu einer objektiven Erkenntnis des Ursprungs
von Ethik geebnet.
Mittlerweile haben Forscher mit eben dieser
Grundlagenforschung begonnen. Fast alle sind sich einig, dass

sich ethische Normen im Laufe der Evolution durch das

Zusammenspiel von Biologie und Kultur herausgebildet
haben. In gewissem Sinne lassen sie damit jene
Vorstellung von Moralempfinden Wiederaufleben, die im
achtzehnten Jahrhundert von den englischen Empiristen
Francis Hutcheson, David Hume und Adam Smith vertreten
worden war. Mit Moralempfinden ist heute das gemeint,
was von der modernen Verhaltensforschung als
Moralinstinkt bezeichnet wird, der sich durch die

Bewusstwerdung überdie Konsequenzen einer Handlung

2 FREIDENKER 1/99

herausbildet. Moralempfinden leitet sich also von
emotional bedingten epigenetischen Regeln ab, die die
Auswahl von bestimmten Konzepten und Entscheidungen
beeinflussen. Der Ursprung des Moralinstinkts liegt in der
dynamischen Beziehung von Kooperationsbereitschaft
und Treuebruch. Die entscheidende Ausgangsbedingung
für die Entwicklung eines solchen Instinkts durch die
genetische Evolution wäre bei jeder Spezies ausreichende
Intelligenz, um die von dieser Dynamik erzeugte Spannung
beurteilen und manipulieren zu können. Denn erst eine
hohe Stufe von Intelligenz ermöglicht die Konstruktion
von komplexen geistigen Szenarien bis weit in die Zukunft
hinein. Das ist, soweit bekannt, nur dem Menschen und
vielleicht auch noch seinem engsten Verwandten, dem
Menschenaffen, möglich.

Z.B. Häflingsdilemma
Eine Vorstellung, wie die frühesten Stadien der moralischen
Evolution hypothetisch ausgesehen haben könnten, bietet
die Spieltheorie, vor allem mit ihren Lösungsvorschlägen
für das berühmte "Häftlingsdilemma". Stellen wir uns
einmal ein für dieses Dilemma typisches Szenarium vor:
Zwei Bandenmitglieder wurden wegen Mordes verhaftet
und werden nun einzeln verhört. Es liegen ein-deutige,
aber noch nicht ausreichende Beweise gegen sie vor. Das

eine Bandenmitglied glaubt, dass ihm Straffreiheit garantiert

und sein Partner zu lebenslanger Haft verurteilt
würde, wenn er sich als Zeuge der Anklage zur Verfügung
stellt. Allerdings ist ihm klar, dass sein Partner dieselbe
Option hat. Das ist das Dilemma. Werden nun beide ihren

Vertrag brechen und somit gleichermassen die harten
Folgen zu tragen haben? Nein, weil sie nämlich zuvor
vereinbart hatten, im Falle ihrer Verhaftung Stillschweigen

zu bewahren. Damit hoffen sie, eines weniger
schweren Delikts angeklagt zu werden oder ihrer Strafe

ganz entgehen zu können.

Von der Evolution zur Konvention
Kriminelle Banden haben dieses Kalkulationsprinzip in

eine ethische Norm verwandelt - verrate niemals ein
anderes Mitglied, bleibe der Gruppe immer treu. Es gibt
durchaus einen Ehrenkodex unter Dieben. Solche durch
Kooperation lösbaren Dilemmata gibt es in dereinen oder
andern Form ständig und überall im Alltagsleben. Der
Lohn kann Geld, Status, Macht, Sex, Herrschaftswissen,
Zufriedenheit oder Gesundheit sein. Die meisten dieser
kalkulierten Belohnungen können in die Grundprinzipien
Darwinscher Tauglichkeit übersetzt werden: ein längeres
Leben und Sicherheit für die Familie. Die Wiederholung
dieses Prozesses über Tausende von Generationen führte
unvermeidlich zur Entwicklung von Moralempfinden. Mit
Ausnahme von echten Psychopathen - so es sie denn
wirklich gibt- verfügt jeder Mensch über solche Instinkte
in Form von Gewissen, Selbstachtung, Reue, Empathie,
Scham, Bescheidenheit oder moralischer Entrüstung. Und

genau diese Instinkte drängen die kulturelle Evolution zu
Konventionen, die in universellen moralischen Werten
wie Ehre, Patriotismus, Altruismus, Gerechtigkeit, Mitgefühl,

Barmherzigkeit und Selbstlosigkeit zum Ausdruck
kommen.
Die dunkle Seite des angeborenen Moralverhaltens ist

Xenophobie. Weil Vertrautheit und ein gemeinsames
Fortsetzung 5. 4



Aspekte des Religions- und Ethikunterrichtes in der Schweiz
Am 14. November fand eine von der Zürcher Sektion organisierte Veranstaltung zum Thema "Humanistischer
Lebenskundeunterricht in den Schulen" statt, an der Werner Schultz aus Berlin den sehr beeindruckenden
Lebenskundeunterricht schilderte, der 23'000 Berliner Schulkindern erteilt wird. Die Gruppe der Freien Jungdenkerinnen war
gebeten worden, ein Referat über den Religionsunterricht hierzulande zu stellen. Vivian Aldridge hat diese Aufgabe
übernommen. Der folgende Text entspricht den dort vorgetragenen Inhalten.

In der Schweiz sind Form und gesetzliche Grundlagen des

Religionsunterrichts von Kanton zu Kanton verschieden.
Es ist nicht leicht, sich einen Überblick zu verschaffen, da
auch die koordinierende Stelle des verzettelten Schweizer
Schulwesens - die Erziehungsdirektoren-Konferenz -
nicht über alle Informationen verfügt. Eines der laufenden
Projekte der Freien Jungdenker ist eine Erhebung über
den Religionsunterricht in der Schweiz. Ich beziehe mich
auf Informationen, die in diesem Rahmen von
verschiedenen Kantonen eingeholt wurden.
Wieviele verschiedene Ansätze es gibt, können wir noch
nicht sagen. Wie wir anhand der Ostschweiz sehen

werden, gibt es Gruppen von Kantonen mit sehr ähnlichen
Formen, auf der anderen Seite kann es Unterschiede
geben innerhalb eines Kantons je nach Gebiet bzw.
Schulstufe. Bereits die Frage: Was ist Religionsunterricht?
wirft Probleme auf. In vielen Kantonen existiert ein Fach

"Biblische Geschichte". Manchmal steht dies für
"Religionsunterricht in den unteren Klassen", andere
Kantone führen es als Teil des normalen Lehrplans auf
und be-haupten zudem, es sei kein Religionsunterricht!
Wie wird dieser Spagat fertig gebracht?
Es gibt dazu - grob gesehen - zwei Varianten:
Die 1. Variante hat Tradition:
Der religiöse Inhalt wird klar deklariert.
Beispielsweise stand im bis 1997 gültigen Lehrplan von
Appenzell Innerrhoden ganz klar, dass der
Stoffverteilungsplan Ausschnitte aus einem von den Bischöfen
in Auftrag gegebenen katechetischen Lehrplan darstelle.
Überschneidungen seien durch Absprache mit der

Religionslehrkraft zu vermeiden. Ein Fach "Lebenskunde"
- in diesem Fall bestehend aus " Gesundheits- ",
"Geschlechts-", "Medien- " und "Verkehrserziehung" -
läuft parallel dazu.
Bleiben wir in der Ostschweiz, um die Wege des Fortschritts
zu verfolgen: Die oben beschriebene Variante wird als
veraltet erkannt, und so kommen wir zum "zeitge-
mässeren" Erscheinungsbild der

2. Variante:
Hier gibt es einen übergeordneten Begriff.
In Appenzell Ausserrhoden z.B. "Lebenskunde", die
im Unterrichtsbereich " Mensch und Umwelt" angesiedelt
wird. Die Ziele sind sicher erstrebenswert:
"Der Unterricht in 'Lebenskunde' hilft den Schülern und
Schülerinnen, sich in ihrem vertrauten Lebenskreis
zurechtzufinden und Orientierungspunkte für ihr Handeln und
die Gestaltung ihrer täglichen Beziehungen zu gewinnen. "

Als Unterbegriff tritt "Biblische Geschichte" auf. Biblische
Geschichten seien als Glaubens-, Kultur- und
Lebensbewältigungsgeschichten erkannt, wobei das
Hauptgewicht - entsprechend der zeitgenössischen Denkweise
- auf dem Lebensbewältigungsaspekt liege.
Gerade darin - im glaubensgefärbten Mittel zum
lobenswerten Ziel - steckt aber die Gefahr von
verstecktem oder unterschwelligem
Religionsunterricht.

Der drei Jahre alte Zürcher Lehrplan ist ebenfalls "zeit-
gemäss" konzipiert. In den ersten Klassen ist "Biblische
Geschichte" als Teil des Faches "Mensch und Umwelt"

Forts, v. S. 2

Interesse unerlässliche Grundbedingungen für soziale
Transaktionen sind, entwickelte sich ein selektives
Moralempfinden. So wares schon immer, und so wird es immer
sein. Der Mensch bringt nur mit Mühe Vertrauen in einen
Fremden auf, und wahres Mitgefühl ist ein äusserst
seltenes Gut. Stämme kooperieren nur, wenn ihnen klar
formulierte Verträge und andere Konventionen zur
Verfügung stehen. Und es braucht nicht viel, damit sie sich
als Opfer der Konspiration anderer Gruppen empfinden.
Diese komplementären Instinkte von Moralität und
Stammesdünkel sind leicht manipulierbar, und die
Zivilisation hat noch das Ihre dazu beigetragen.
Vor nur zehntausend Jahren, ein Wimpernschlag in

geologischer Zeit, setzte im Mittleren Osten, China und
Mittelamerika die agrikulturelle Revolution ein, und die

Populationen wuchsen auf die zehnfache Dichte der
Jäger- und Sammlergesellschaften an. Familien Hessen

sich auf kleinen Landflecken nieder, immer mehr Dörfer
wuchsen aus dem Boden, eine immer grössere Minderheit

spezialisierte sich zu Handwerkern, Händlern und
Soldaten, Arbeit wurde geteilt. Die einst egalitären

4 FREIDENKER 1/99

agrikultureilen Gesellschaften wurden im Laufe ihres
Wachstums immer hierarchischer. Als mit dem
landwirtschaftlichen Überschuss auch feudalistische Strukturen
entstanden und später die Staaten wuchsen, übernahmen

Erbadel und Priesterkasten die Macht. Die alten
ethischen Normen wurden zu Zwangsregeln umformuliert,
welche grundsätzlich den herrschenden Klassen zum
Vorteil gereichten. Etwa zu dieser Zeit entstand auch die
Vorstellung, dass es gesetzgebende Gottheiten gebe,
und deren Gebote verliehen diesen ethischen Normen
gewaltige Autorität -natürlich ganz im Sinne der Herrscher.

Der biologische Anteil des
Moralempfindens

Auf Grund der technischen Schwierigkeiten, solche
Phänomene objektiv zu analysieren, und weil sich der Mensch
ohnehin gegen biologische Erklärungen für seine
hochgeistigen Aktivitäten zu wehren pflegt, sind bisher nur
wenig Fortschritte bei der Erforschung des biologischen
Anteils von Moralempfinden zu verzeichnen. Trotzdem ist

Fortsetzung 5. 6



Forts, v. S. 4

es erstaunlich, dass sich die Ethikforschung seit dem
neunzehnten Jahrhundert kaum weiterentwickelt hat
und dass die charakteristischsten und wichtigsten
Eigenschaften der Spezies Mensch noch immer weisse Flecken
auf der wissenschaftlichen Landkarte sind. Ich finde es

falsch, dass sich die Diskussionen bei diesem Thema
ständig nur um die ungeprüften Annahmen hauptsächlich

zeitgenössischer Philosophen drehen, die die
physikalischen Ursprünge und Funktionsweisen des Gehirns
offenbar keines Gedankens wert finden. In keinem anderen

geisteswissenschaftlichen Bereich wäre eine Vereinigung

mit den Naturwissenschaften dringlicher. Kein
Wunder, dass Ethik von der Öffentlichkeit als ein derart
umstrittenes philosophisches Unterfangen betrachtet wird
oder dass sich die Politikwissenschaft, die ja in erster Linie
das Studium der angewandten Ethik ist, immerwiederals
so problematisch erweist. Keines dieser beiden Gebiete
wird von einer Theorie gestützt, die aus naturwissenschaftlicher

Sicht authentisch zu nennen wäre. Beiden
fehlt die Grundlage eines verifizierbaren Wissens überdie
menschliche Natur, anhand dessen Voraussagen über
Ursache und Wirkung und darauf basierende, solide
Beurteilungen getroffen werden könnten. Es wäre wirklich

ratsam, den Ursprüngen ethischen Verhaltens mehr
Aufmerksamkeit zu widmen. Die grösste Wissenslücke
herrscht bei den Erkenntnissen über die biologischen
Ursachen des Moralempfindens.

Bedürfnis für Mythen
Ich werde mir nun eine Voraussage anmassen, wie der
Konflikt zwischen diesen beiden Welt-anschauungen am
wahrscheinlichsten beigelegt werden wird. Die Vorstellung
eines genetisch- evolutionären Ursprungs von Moral und
Religions-gläubigkeit wird anhand der beständig
wachsenden biologischen Erkenntnisse überdas komplexe
menschliche Verhalten getestet werden. Sofern
nachgewiesen werden kann, dass sich der Sinnesapparat
und das Nervensystem durch natürliche Auslese oder
doch zumindest durch rein materielle Prozesse entwickelt
haben, bedeutet das eine Bestätigung der empiristischen
Interpretation. Lässt sich ausserdem der entscheidende
verbindende Prozess, die genetisch-kulturelle Koevolution,
verifizieren, wird dies die empiristische Deutung stützen.
Überlegen wir uns nun die Alternative. Falls alles darauf
hindeuten wird, dass sich ethische und religiöse
Phänomene nicht auf eine Weise entwickelt haben, die
der biologischen Entwicklung verwandt ist, und wenn
sich insbesondere abzeichnen sollte, dass diese komplexen
Verhal-tensweisen in keiner Verbindung zu den
physikalischen Vorgängen im Sinnes- und Nervensystem stehen,
wird man sich von der empiristischen Position
verabschieden und die transzendentalistische Erklärung
akzeptieren müssen. Doch schon seit Jahrhunderten breitet
sich der Geist des Empirismus in den alten Domänen des

transzendentalistischen Glaubens aus, zuerst nur langsam,
im wissen-schaftlichen Zeitalter dann immer schneller.
Die Geister, die unseren Vorfahren so vertraut waren,
zogen sich von den Felsen und aus den Bäumen und
schliesslich auch aus den entfernten Bergen zurück. Jetzt
besiedeln sie die Sterne, wo sie vermutlich ihrer endgültigen
Ausrottung harren. Aber wir können ohne sie nicht leben.
Der Mensch braucht heilige Mythen. Er muss das Gefühl

www.freidenker.ch
Die FVS im Internet

Besuchen Sie die FVS homepage!

Es ist soweit: Auch die FVS ist mit einer eigenen
"hompage", einer eigenen "site" auf dem Internet
präsent. Nach sorgfältigen Abklärungen und
Vorarbeiten wird sie Anfang Jahr aufgeschaltet.
Betreut soll sie in Zukunft von verschiedenen
Mitgliedern der Freien Jungdenker werden (unter
Führung des Internetausschusses des
Zentralvorstandes: Vivian Aldridge, Reta Caspar, Silvia
Roehri), die grosse Vorarbeit hat Vivian Aldridge
übernommen - ein herzliches Dankeschön!
Damit hat die FVS einen wichtigen Schritt hin zu
einem neuen Publikum zu realisiert. Das Internet
ermöglicht es, dass vor allem jüngere, infor-
mationssuchende Menschen auf die FVS aufmerksam
werden. Die Wirkung wird aber davon abhängen,
wie aktuell und attraktiv die Informationen der FVS

sind. Trotzdem haben wir uns für einen eher
bescheidenen Anfang entschieden, nicht zuletzt,
weil der Aufwand für eine gefeilte und gestylte Seite
schnell sehr gross wird.
So sieht das Angebot derzeit aus:
Im Wesentlichen stellt sich die FVS mit den allgemein
bekannten Unterlagen vor: die Zielsetzungen, die

Dienstleistungen, die Sammlung von
Themenblättern, die Kontaktstellen (analog zu Seite 8 des

FREIDENKERS). Anfragen können direkt deponiert
werden, sollen im Moment noch nicht elektronisch
beantwortet werden, sondern gehen via Fax weiter
an das Zentralsekretariat.
Mittelfristig möchten wir auch wenigstens einzelne
Artikel aus dem FREIDENKER anbieten, die ganze
Zeitung wird aber vorderhand nur auf Papier erhältlich
sein.
Wir freuen uns, wenn auch Freidenkerinnen die
Internetseite besuchen und uns Hinweise,
Anregungen und Kritik zukommen lassen.

Ansprechperson zum Thema Internet ist Vivian
Aldridge (Tel. 061 261 54 27). rc

V

haben, dass es einen höheren Sinn für alles gibt, egal
welcher es ist und wie stark er auch intellektualisiert sein

mag. Der Mensch wird sich nicht der Hoffnungslosigkeit
animalischer Sterblichkeit unterwerfen. Er wird immer
fragen: " Und nun, Herr, worauf soll ich hoffen? " Er wird
eine Möglichkeit finden, die Geister seiner Vorfahren am
Leben zu erhalten. Wenn religiöse Kosmologie nicht
mehr die ge-wünschten Mythen anbieten kann, werden
sie aus der materiellen Geschichte des Universums und
der Spezies Mensch gebildet werden. Das ist keineswegs
entwürdigend. Denn das wahre evolutionäre Epos,
poetisch erzählt, ist ebenso erhaben wie jedes religiöse
Epos. Edward 0. Wilson
Quelle: NZZ 12.9.98

ß FREIDENKER 1/99


	Liegen die zehn Gebote in den Genen?

