
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 84 (1999)

Heft: 2

Artikel: Freidenkertum - wohin

Autor: Hiorth, Finngeir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Monatsschrift der

84. Jahrgang Nr. 2 Februar 1999

denker
F r e i d e n k e r - Ve r e i n i g u n g der Schweiz

Freidenkertum - wohin?
Wie lange schon gibt es Freidenker? Die Antwort auf diese Frage hängt von der Interpretation des

Begriffes "Freidenker"ab. Interessanterweise ist es keinesfalls immer klar, was darunterverstanden
wird - bei organisierten Freidenkern ebenso wie bei aussenstehenden Kreisen.

Schauen wir zurück auf die Geschichte des Begriffes
"Freidenker". Es scheint, dass das Wort ursprünglich
aus dem Englischen stammt, wo es mindestens seit
1697 verwendet wird. Damals taucht es in einem
Brief vom 6. April 1 697 auf, geschrieben von einem
gewissen William Molyneux an
den bekannten englischen
Philosophen John Locke. In

diesem Brief nennt Molyneux den
Deisten John Toland einen
"aufrichtigen Freidenker".
John Toland (1670-1722) war
Philosoph, Diplomat, Linguist
und Bibelkritiker. Er stammte
aus einer katholischen Familie,
konvertierte aber mit 16 Jahren

zum Protestantismus.
Späterwurde er Mitglied der
anglikanischen Kirche, dabei blieb
erabervon Grund auf Freidenker,

das heisst er versuchte,
selbst zu denken, unabhängig
von den Dogmen der christlichen

Religion. Toland war
allerdings kein Atheist, sondern
vielmehr Deist oder Pantheist.
Für ihn hatte Gott die Welt
geschaffen und sie dann ihrem
Schicksal überlassen. Es gab
also keinen Grund zu Gott zu
beten, weil dieser sich nicht in den Lauf der natürlichen

Entwicklungen auf der Erde einmischte.
In seiner bekannten Publikation mit dem Titel
"Christianity not Misterious" (1696) gab der 25
jährige Toland vor zu zeigen, dass das Christentum
rational sei, tatsächlich aber demonstrierte er, dass
das Christentum eine ziemlich absurde Religion ist.
Viele Christen ereiferten sich und es erschienen an
die 50 Gegenschriften. Toland wurde angeklagt. In

Irland wurde gar befohlen, sein Buch zu verbrennen
und gegen ihn selbst erging ein Haftbefehl.
Obwohl Toland war Philosoph war, stammen seine
Ideen mehrheitlich von anderen Deisten, Pantheisten
und Philosophen, darunterauch Herbert of Cherbury

(1583-1648). Dieser entwik-
kelte das System einer " natürlichen

Religion", einer Religion

die allein auf Vernunft und
Erfahrung basieren sollte und
fünf Prinzipien umfasste:
1 Es gibt einen Gott 2. Gott
muss gedient werden 3. Der
Dienst besteht darin, den
moralischen Tugenden nachzuleben

4. Schlechtes Verhalten
muss durch Busse gesühnt
werden 5. Im Jenseits erwartet

Belohnung oder Bestrafung.

Die meisten der frühen
englischen Freidenker hingen einer
solchen "natürlichen Religion"
an. Sie waren Deisten oder
Pantheisten, keine Atheisten.
Vor 1800 gab es weltweit
kaum Atheisten. Auch Deisten

gab es nur wenige. Namentlich

bekannt waren im 18.
Jahrhundert etwa 15 Deisten

in ganz England. In anderen europäischen Ländern

waren es noch weniger. Fortsetzung s. 2

FEBRUAR-THEMEN
Freidenkertum - wohin? 1-2, 4
NEIN zur Verfassungsrevision 3

Büchertisch 5

jung@freidenker.ch 6

FREIDENKER 2/99 1



Wie alt ist der Atheismus?

Heutzutage sind die meisten organisierten Freidenker

Atheisten, der Rest sind Agnostiker. Nicht
organisierte Freidenker sind vermutlich ebenfalls
mehrheitlich Atheisten oder Agnostiker. Aber es gibt
derzeit meines Erachtens keine verlässlichen Statistiken.

Es mag viele Menschen geben, welche die
zentralen Lehren ihrer lokalen Religionen verwerfen,
in diesem Sinne also Freidenker sind, aber noch nie

etwas vom organisierten Freidenkertum gehört
haben und sich deshalb auch nicht als solche bezeichnen.

Der früheste verbürgte Atheist ist der Pole Kazimierz
Lyczynski (1634-1689) den seine Schrift "De non-
existenzia Dei " das Leben kostete.
Der Begriff Atheismus stammt zwar aus dem
Griechischen, aber die meisten "Atheisten" genannten
Personenim alten Griechenland glaubten an einen
oder mehrere Götter.
In China war Atheismus offenbar keine Option, im
alten Indien soll es zwar einige Atheisten gegeben
haben, deren Namen aber nicht bekannt sind.
Atheismus ist also ein ziemlich neues Phänomen,
nicht mehr als etwa 200-300 Jahre alt. Obschon es

heutzutage Millionen von Atheisten gibt, zögern
viele noch, sich selbst so zu bezeichnen. Sicher,
Atheisten sind während Jahrhunderten in den meisten

Ländern der Welt verfolgt worden. Aberauch in

Ländern, in denen heute keine Gefahr mehr droht,
bezeichnet man sich nur zögernd als Atheist.
Es ist sehr interessant, dass der Atheismus sich so

langsam entwickelt hat. Vor dem 18. Jahrhundert
taucht er nurda unddortauf. Dannscheinterwieder
zu verschwinden, weil auch überzeugte Atheisten
nur zurückhaltend zu ihrer Auffassung standen.
Selbst überzeugte Atheisten wie Karl Marx und
Friedrich Nietzsche erwähnen ihren Atheismus kaum
und machen ihn auch nicht zum Gegenstand ihrer
Forschungen und Arbeiten. Obschon vom Atheismus
ausgehend, sind ihre Schriften und philosophischen
Ansätze weitgehend davon unabhängig. Ein Denker
wie Arthur Schopenhauer kleidet seinen Atheismus
(sofern er überhaupt Atheist war) in ausgeklügelte
und spekulative metaphysische Überlegungen.
Ludwig Feuerbach, ein früher deutscher Atheist,
verhüllt seinen Atheismus in einer tiefschürfenden
aber auch ziemlich unklaren Religionsphilosophie.
Das bringt uns zu einer wichtigen Frage:

Was ist der Unterschied zwischen
Philosophie und Freidenkertum?

Ein Hauptunterschied ist zweifellos die Tatsache,
dass das Freidenkertum fast immer mit Religionskritik

verbunden ist. Philosophen hingegen können
religiös sein oder nicht. Allerdings sind sie in jedem

Fall nichtsehran den Details der Religion interessiert,
der sie angehören. Atheistische Philosophen
andererseits sind manchmal sehr beeinflusst von religiösen

Schriften und greifen die Religionen nicht unbedingt

an. Manchmal zeugt ihr Zugang zu den
Religionen geradezu von einem tiefen Verständnis für
Religionen und Gläubige. Verfasservon historischen
Büchern über die Entwicklung des Freidenkertums
kommen nicht selten von der Religionsgeschichte
her.

Die Geschichte der religiösen Dogmen ist für
Freidenker nicht ohne Interesse. Sie zeigt nämlich immer
wider auf, dass religiöse Dogmen von Menschen
gemacht sind, wie die Religionen überhaupt- gerade
dies ist aber die Hauptthese des Freidenkertums:
Religionen sind Produkte des Menschen. Obwohl
Religionen behaupten, durch einen oder mehrere
Götter inspiriert worden zu sein, gelingt es immer
wieder, die Entwicklung der Religionen auf Ereignisse
in der menschlichen Welt oder der Natur zurückzuführen.

Die Geschichte der religiösen Dogmen im

engeren Sinne ist hingegen Teil der Theologie und
für Freidenker weniger interessant.

Der Historiker Gerald A. Larue
1 996 erschien ein Buch mit dem Titel " Freethought
Across the Centuries" (Humanist Press New York)
von Gerald A. Larue, einem ehemaligen Professorfür
biblische Geschichte und Archäologie, später für
Ethik und Gerontologie an derUniversity of Southern
California, Los Angeles.
Leider finden wir - entgegen den Erwartungen
aufgrund des spannenden Titels - darin aber mehr
Fakten über Religionen als über Freidenker. Trotzdem
ist es auch für Freidenker ergiebig, denn es geht auf
die Religionen und das Freidenkertum in weiten
Teilen der Welt ein. Den Begriff Freidenkertum
verwendet er in einem sehr weiten Sinne für " kritisches
und unabhängiges Denken". Er schreibt:

"Freidenkertum basiert nicht auf grundloser
Spekulation oder Leichtgläubigkeit. Es bedeutet

Vermutungen anzustellen aufgrund von
Vernunft, Logik, Analyse und Überprüfung.
Freidenkertum verlangt diszipliniertes Denken,
sorgfältiges Abwägen und Offenheit für Neues,

wann immer neue Informationen verfügbar
werden... Freidenkertum ist dauernd am
äussersten Rand und an vorderster Front."

Larue verwendet in seinem Buch einen erweiterten
Begriff von Freidenkertum, um unabhängiges Denken

vor dem 17. und 18. Jahrhundert nicht aus-
zuschliessen. Er interessiert sich vor allem für
unabhängiges Denken innerhalb der religiösen Glaubens-

Fortsetzung 5. 4

2 FREIDENKER 2/99



Fortsetzung von 5. 2

Systeme. So istfür ihn Buddha, derwichtigeTeiledes
Hinduismus verwarf, ein Freidenker. Auch Mohammed

war ein unabhängiger Denker gemessen am
Umfeld Arabiens im 16. Jahrhundert. Auch Luther
brach mit der Autorität der römischen Kirche,
handelte also als unabhängiger Geist, obwohl er eine
äussere Autorität (Kirche) durch eine andere (Bibel)
ersetzte. Natürlich ist es problematisch, Buddha und
Mohammed als Freidenkerzu betrachten, dawirsehr
wenig von ihnen wissen und beide vor allem von
Mythen her bekannt sind. Luther hingegen kann
klarer definiert werden, da wir mehr über ihn wissen.

Generell ist das Freidenkertum (im weiteren Sinne)
in islamischen Ländern mehr unterdrückt als in

hinduistischen, buddhistischen oder christlichen.
Kritisches Forschen über Mohammed und den Islam

findet immer noch mehrheitlich ausserhalb der
islamischen Länder statt. Es scheint, dass der Islam viel
intoleranter istalsJudentum, Christentum Buddhismus

und Hinduismus, obschon auch in diese

Religionen Intoleranzund Bildungsfeindlichkeit vorhanden

sind. Der Islam scheint mittelalterlicher zu sein
als alle anderen Hauptreligionen der Welt.

Eine Schwäche des Buches besteht darin, dass
neben der legitimen Aufmerksamkeit für Anzeichen
von Freidenkertum in verschiedensten Religionen,
bestandene Philosophen wie Plato, Aristoteles und
Thomas von Aquin kaum erwähnt werden. Bei einem

so weit gefassten Begriff von Freidenkertum käme

man eigentlich nicht um die Grossen der
Philosophiegeschichte herum, denn nur unabhängige und

originelle Denker, also echte Freidenker, haben
ihren Platz in der Philosophiegeschichte gefunden.

Philosophie, Wissenschaft und
Freidenkertum

Philosophie ist theoretisch rational. Trotzdem werden

nur wenige philosophische Überlegungen
generell akzeptiert. Oft stellen sich Philosophen keiner

eigentlichen Debatte, es geht ihnen vielfach auch
nicht darum, dass ihre Ideen akzeptiert werden,
sondern sie sind vor allem an der Fortsetzung der
Debatte unter ihresgleichen interessiert.
Philosophische Aussagen sind oft einfach
Spekulationen, im Gegensatz zu den Wissenschaften, wo
wenn nötig Beweise für Behauptungen vorgelegt
werden können. Das Fehlen von Beweisen - ausser

argumentativen - ist nicht nur ein Kennzeichen der

Philosophie sondern vor allem auch der Religionen.
Bestimmt gibt es freidenkerisches und unabhängiges

Denken in den Religionen. Viel häufigerfinden
wir es aber in der Philosophie.
In den Wissenschaften finden wir aber am häufigsten

Vorstellungskraft zusammen mit unabhängigem

Denken und nachvollziehbaren Beweisen, diese
Kombination macht höchstes Freidenkertum aus.
Weil dies aber nur punktuell in spezialisierten
Fragestellungen stattfindet, braucht es meines Erachtens
immer noch Freidenkertum in einem weiteren Sinne,
das Philosophie und Wissenschaft vereinigt.
Freidenkertum in diesem Sinne ist sehr anspruchsvoll.

Es wird immer das Privileg einer kleinen Elite von
Freidenkern bleiben. Daneben brauche wir ein populäres

Freidenkertum, das nicht besonders fantasievoll
oder originell ist, sondern zu weiten Teilen aus der
Wiederholung von alten Wahrheiten besteht und im

strengsten Sinne nicht eigentlich freidenkerisch ist.
Ein Freidenkertum also, das sich auf Vernunft, Erfahrung

und Wissenschaft beruft, selbst aber keine
Wissenschaft ist. Was immer die Schwächen eines
solchen Freidenkertums sein mögen, es ist jedenfalls
besser, als die Götter um Regen zu bitten.

Freidenkertum der Zukunft
Wie wir gesehen haben, gibt es mehrere Konzepte
von Freidenkertum. Vereinfacht können wir sagen,
das sich das Freidenkertum in den letzten 300 Jahren

vom Deismus zu Atheismus entwickelt hat. Religionskritik

wurde immer mehr zu einem wichtigen Teil
des Freidenkertums.
Atheismus und Religionskritik können uns aber
niemals genügen als ideologische Grundlage. Heutzutage

gibt es viele Menschen, die sich Humanisten
nennen, davon sind etliche Atheisten und Freidenker.

Die Ideologie eines modernen Freidenkertums
könnte also durchaus "Atheistischer Humanismus"
heissen. Darunter verstehen wir ein Bekenntnis zu
einer humanistischen Ethik und zu Menschenrechten.

Ohne diese beiden Elemente haben wir kein
echtes Freidenkertum und der Atheismus wird irrelevant.

Wir haben keine andere Wahl, als jenen Weg
weiterzugehen, den unsere Vorfahren von den Deisten an

eingeschlagen haben. Zweifellos kann diese Tradition

noch verbessert werden. Aberauch soenthältdas
Freidenkertum heute noch Wertvolles.
Jede und jeder von uns muss für sich selbst entscheiden,

was sie oder er für diese Bewegung leisten
kann. Es gibt genug zu tun für jeden von uns!

Finngeir Hiorth

Quelle: New Humanist 4/98 (Übersetzung R. Caspar)

Finngeir Hiorth ist ehemaliger Philosophiedozent
an der Universität Oslo und Autor von
Atheismus - genau betrachtet 1 995
Humanismus - genau betrachtet 1996
beide Neustadt, Angelika Lenz Verlag

4 FREIDENKER 2/99


	Freidenkertum - wohin

