
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 83 (1998)

Heft: 8

Artikel: Von der Gefährlichkeit kritischen Denkens

Autor: Tecglen, Eduardo Haro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Gefährlichkeit kritischen Denkens
Eduardo Haro Tecglen

Ich entstamme einer Familie von Freidenkern. Schon
als Kind wurde ich mit den Liedern garibaldischer
Verschwörer und mit den Freiheitsgesängen der
kubanischen Schwarzen in den Schlaf gesungen,
derweil mein Land unter der Diktatur eines Generals

stand, der mit einem König unter einer Decke steckte,
der seinerseits seine Leute in den Marokko-Kriegen
verheizte.
Der Freidenker - „freethinker" - ist eine Gestalt aus
dem England des 17. Jahrhunderts, der auf den
Kontinent übersiedelte, in der Aufklärung
Unterschlupf fand und in der Epoche der französischen
Enzyklopädisten verstärkt in Erscheinung trat - damals
als man seinesgleichen als „espritsforts" bezeichnete:

Er hob die Göttin der Vernunft auf den Schild und
bezog mit ihr, die von einer jungen, barbusigen
Schauspielerin verkörpert wurde, durch die Strassen

von Paris.

Die Begriffsgeschichte kennt viele Bezeichnungen,
in denen die Haltung des Freidenkers, in ferne
Jahrhunderte zurückreichend, zum Ausdruck kommt:
Die Libertins, die Rationalisten, die Skeptiker in der

Nachfolge Pyrrhons, bis hin zu den Nihilisten; die

Naturphilosophen, die Freigeister und Anarchisten.
Der Freidenker - um einen allen angemessenen
Begriff zu verwenden, bei allem Respekt für die

jeweiligen Schattierungen und Unterschiede - ist in

erster Linie jemand, der das kritische Denken stärkt,
wobei er eine Grundüberzeugung zur Maxime erhebt:
Denken ist kein Verbrechen. Was sich in der Praxis als

schwerer Irrtum erweist. Das Denken ist eines der

gefährlichsten Schmuggelgüter auf den politischen
Schwarzmärkten der Welt.
Denken kann zum Tode oder ins Gefängnis führen.
So geschieht es Tag fürTag. Die grossen Exilgruppen
setzen sich aus Freidenkern zusammen, und einige
Nationen wie die Vereinigten Staaten oder Australien

haben ihren Ursprung in der Emigration von
Menschen, die ob ihres Denkens in Europa an den

Pranger gebracht oder zu Sträflingen gemacht
worden wären.
Die Libertins als Ausgangspunkt zu nehmen, war mir
aus zwei Gründen lieb: Zum einen, weil von einer
ursprünglich so ehrwürdigen und unbescholtenen
Bezeichnung der Vorwurf sexueller Perversion,
Wollust und Triebhaftigkeit abgeleitet wurde, um
diese Menschen in Misskredit zu bringen. Zum anderen,

weil ich an einen Libertin im umfassenden Sinne
des Wortes erinnern möchte, den man selten als

Denker, Philosophen und freien Menschen anzuführen

pflegt: Oscar Wilde. Gequält für die Freiheit,

eingesperrt, zur Zwangsarbeit verurteilt, war sein

frühzeitiger Tod die Folge der in der Haft erlittenen
Verletzungen. Ich zitieren eine Stelle aus einem
seiner in den Vereinigten Staaten gehaltenen Vorträge:

„In der Kunst wie in der Politik haben alle
Revolutionen immer ein und denselben Ursprung:
Die Sehnsucht des Menschen nach einem würdigen
Leben, nach freier Ordnung und nach einer Freiheit
der Äusserung, die eine neuen Brüderlichkeit unter
den Menschen zu stiften in der Lage sind." Nach den
Worten seines Biographen Richard Ellmann, ist sein

Vermächtnis an uns sein Kampf um „die Verknüpfung

von Kunst und sozialer Veränderung, mit dem
Ziel, das Einzig- und Andersartige davor zu bewahren,

herabgewürdigt und niedergemachtzu werden,
und eine Moral der Strenge durch eine des Verständnisses

zu ersetzen". Jacop Epstein, ein weiterer
Wilde-Forscher, sieht ihn als Vorreiter der tiefgreifenden

Umwälzungen des Bewusstseins, die „im
Guten, wie im Schlechten die Grundzüge der
modernen Weltsicht vorzeichnete: Die Transformation
in der (um einen Wildeschen Terminus zu benutzen)

FREIDENKER 8/98 3



Dekonstruktion der Kultur mittels persönlicher
Sichtweise jedes Einzelnen". Siebzig Jahre danach
waren es die Bücher Derridas, die, indem sie die
Formulierung aufgriffen oder gleichsam neue erfanden,

die westliche Metaphysik dekonstruierten. Die
Schule der Yale Critics um Edward Wilson wurde in

den siebziger und achtziger Jahren ein Zentrum
dekonstruktivistischer Theoriebildung. Dank ihrer
befinden wir uns heute im sogenannten post-meta-
physischen Zeitalter. Im „kritischen Denken" also.

Gegen die Freiheit des Denkens sind die verschiedensten,

prestigebehafteten Begriffe ins Feld geführt
worden: Schicklichkeit, Moral, Ethik, Religion,
Disziplin, Ordnung, Strenge, Gesetz, Gerechtigkeit,
Respekt, Unschuld, Gemeinschaft... Mit diesen sollte,
zuweilen sehr reizvoll und mit einiger doktrinärer
Brillanz, nie etwas anderes bemäntelt werden als die

Einengung oder Vernichtung bestimmter Freiheiten,

und dieses Vernichtungswerk ist das einer
akkumulierten Macht, die sich reduziert und
konzentriertauf Mehrheiten, welche sie zum Gehorsam

nötigt. Mit anderen Worten: die Freiheit des Denkens
ist ein Teil des Klassenkampfes; allerdings ist auch in

diesem Kampf das Denken immer wieder in

Engstirnigkeit verfallen und hat sich in Herrschaftsstrukturen

einbinden lassen. Man weiss nicht, wohin

das kommunistische Denken geführt hätte, wie
es, auf immer noch erschütternd zutreffende Weise
durch Marx und Engels definiert, durch Bakunin
bereichert und während der ersten Internationale
weitergetrieben worden war; wohin, sage ich, es

hätte führen können, hätten jene, dieals Abweichler
eingestuft wurden, ihre Gedanken und ihre Systemkritik

einfliessen lassen können. Ihre Säuberung und
ihr Ausschluss wogen nicht minder schwer als jene
Säuberungen, die in den damals bürgerlich genannten

Gesellschaften praktiziert wurden, also seitens
der gesellschaftlichen Klasse, die sich hinter den
bereits genannten Begriffen zu verschanzen begonnen

hatte: Die Klasse der anständigen Leute. Vor der
Zeit dieser Klasse wurde bei der Verfolgung der
Gedankenfreiheit wenig Federlesens gemacht:
damals war das Einheitsdenken monarchistisch und
monotheistisch; dann machte die Bourgoisie ihre
erste grosse Revolution und drang darauf, dass der
Monarch von ihr gewählt wurde. Von ihr, damit will
ich sagen, nicht von allen, wie es das Wort
nahezulegen scheint, das sie auf ihre Fahnen schrieb und
das jetzt mit solcher Vehemenz die Runde macht:
Demokratie. Sie war eine Waffe im Kampf gegen
totalitäre Regime. Sie bewahrte sich ihren vitalen
Glanz, bis die letzte Diktatur im Westen unterging -
auf der Welt gibt es zur Zeit mehr als hundert von
Diktaturen beherrschte Länder - und entschied dann,
dass sie nicht länger strahlend lächeln musste: Sie

hatte gewonnen.

4 FREIDENKER 8/98

Aus dem Wunsch heraus, diesen Sieg zu zementieren,

proklamierte die Demokratie zwei Grundsatzurteile:

das Ende der Geschichte und das Einheitsdenken.

Da die Geschichte immer die Geschichte
eine Kampfes ist, hatte sie jetzt, wo der Feind
verschwunden war, keine Daseinsberechtigung mehr.
Wenn Lenin recht hatte mit seiner Interpretation des

Marxismus, dann ist Geschichte immer eine
Geschichte des Klassenkampfes. War eine der Klassen

besiegt - in unserem Fall jene, die sich einst den
Namen Proletariat gegeben und mittlerweile ein-

gebüsst hatte -gab es

Die Demokratie keinen Grund mehr

war eine Waffe weiterzukämpfen.
im Kampf Ausserdem gab es

gegen die auc'1 keinen Grund

totalitären Regime. [riehr welterzuden-

Sie bewahrte sich ken; zumindest sofern
man davon ausgeht,ihren vitalen Glanz, dass menschliches

bis die letzte Denken immerauf ein
Diktatur im Westen glückliches Endziel hin
unterging bezogen ist, auf die
-auf der Welt Annahme eines Para-

gibt es zur Zeit dieses, wie es alle Sy-

mehr als hundert steme lehren, wenn-

von Diktaturen 9leich sie es zeitlich

beherrschte und räumlicn unter-

Länder -
schiedlich verorten.
Gemeinhin stimmen

und entschied dann,
¦ sie dann uberein, dass

dass sie nicht langer es bereits existiert hat,
strahlend lachein verloren ging und
musste: wiederhergestellt
Sie hatte gewonnen. werden muss. Für die

Rekonstruktion sind
Wissenschaft und Technik zuständig. An dieser Art
der Reglosigkeit scheiden sich humanistisches und
technisches Denken; doch vielleicht ist nur Letzteres
im eigentlichen Sinne Denken, oder gar etwas Höheres,

da es sich aus sich selbst speist.

Überall inderwestlichen Welt sind die humanistischen
Ideale mittlerweile in Auflösung begriffen. Spanien
hat sich immer ganz besonders für die Entstehung
jedweder Art konservativer Barbarei angeboten und
praktiziert gegenwärtig konsequent eine jüngste
Form der Abkehrvom humanistischen Denken. Zwar
verwirft die herrschende Klasse den diktatorischen
Frankismus, doch sie übernimmt eine seiner
Grundüberzeugungen: die Festschreibung einer vollkommenen

Vergangenheit, welche in den Jahren
zwischen der Reconquista und dem Beginn des Niedergangs

des Imperiums angesiedelt wird, als das Ausland

in Gestalt neu- und andersartiger Ideen das

Land eroberte. Spanien, das eine marginale
Renaissance, eine unerhebliche Reformation (auf

FortsetzungS. 5



Grenzgedanken
Was soll das?

Grenzgedanken im FREIDENKER? Die haben hier
wohl nichts verloren, oder! Wir Freidenker lassen

uns doch, was die Weltanschauung betrifft, keine
Schranken setzen!
Wirklich nicht? Der deutsche Philosoph Friedrich
Nietzsche sagte einmal, dass der Mensch keinen
freien Willen habe. Ich teile diese Meinung. Der Wille
jedes Einzelnen wird hauptsächlich durch Erbanlage,
Herkunft, Erziehung, persönliche Erlebnisse, Medien
usw. geprägt und beeinflusst. Von wirklich freiem
Willen also keine Spur. Folglich können auch die
Gedanken nicht eigentlich frei sein. Denn jede
Willensäusserung setzt eine gewisse Anzahl Gedanken

voraus, die vorgängig durch die Mühle unsere
eigenen Geschichte gedreht werden. Wir bewegen
uns also ständig in gedanklichen Grenzgebieten, die

von uns selber oder der Gesellschaft, in der wir
leben, abgesteckt worden sind.

Fortsetzung von 5. 4

religiösem Gebiet) und erst gar keine Revolution
erfahren hat. Das einige Spanien. Die gegenwärtige
Anstrengung, ein einheitliches Geschichtsbild zu
verbreiten, das die Besonderheiten der verschiedenen

Gemeinschaften aussen vor lässt, zeugt vom
tiefen Glauben der herrschenden Klasse an die eine,

einzig wahre Geschichte. Nur wäre wahrscheinlich
in diesem Fall die Vielfalt der Geschichten noch kein

Garant für ein vielfältiges, kritisches Denken, da sich

die regionale Autonomie in Spanien als massstabs-
verkleinertes Modell des Einheitsstaates ausnimmt,
ein Dutzend verschiedener Einheitsdenken.
Ich habe mich seit meiner Kindheit im freien Denken
versucht. „Zwei und zwei ist vier, bis zum Beweis des

Gegenteils", sagte Einstein, und diesen Satz, den
mein Vater in einem seiner Artikel zitierte, habe ich

nie vergessen. In den Zeiten der Diktatur und des

erzwungenen Einheitsdenkens habe ich mich
bemüht, mich in dieser Haltung zu ertüchtigen, nicht
bloss im stillen Kämmerlein, sondern auch in

meinem Kontakt nach aussen: bis mein Freidenken zum
Ausdruck kam. Manchmal durch Erfinden einer
Parallelsprache, manchmal im Untergrund; oder auf
konspirativer Ebene, die mit den Freidenkern unauflöslich

verbunden ist.

(Auszüge aus dem Vorwort des Sammelbandes
„Pensiamento unico vs. Pensiamento critico".
Der Autor ist Journalist, Schriftsteller und Kommentator,

leitete die Zeitschrift Triunfo und schreibt heute

für El Pais.)
Quelle: LE MONDE DIPLOMATIQUE, Juli 1998

Was unterscheidet uns sogenannte Freidenker denn
nun von Menschen, die sich an eine bestimmte
Religion klammern? Jeder gläubige Mensch würde
nämlich auf die Frage, ob seine Gedanken frei sind,
ebenfalls mit "Ja " antworten. Ich glaube, der
Hauptunterschied liegt darin, dass wir Freidenker uns
bemühen (sollten), die Grenzen unseres Denkens
dehnbar und durchlässig für neue Ideen zu halten.
Ideen, die ein kleinmütiges, enges Weltbild durch ein

grosszügiges, fortschrittliches ersetzen, auch wenn
das manchmal mit dem Verlust von liebgewonnenen
und bequemen Traditionen verbunden ist.

Dabei dürfen wir aber die einzige wirkliche und für
das Überleben der Menschheit entscheidende Grenze

nicht aus den Augen verlieren, nämlich diejenige,
die uns die Natur vorgibt. Nur ist es in unserem
komplizierten modernen Leben manchmal nicht
leicht, diese überhaupt noch erkennen zu können.
Doch wenn wir uns des ständigen Wettkampfes
zwischen den Naturkräften bewusst sind und die
sich daraus ergebenden Resultate zu akzeptieren
bereit sind, kann das angestrebte Ziel, im Einklang
mit mit der Naturzu leben, nicht mehr weitsein. Mit
dieser Lebenshaltung grenzen wir uns gleichzeitig
von der immer mehr überhandnehmenden Esoterik
ab, die hartnäckig versucht, die Natur zu überwinden,

indem sie an sogenannt übernatürliche Phänomene

glaubt. Dahinter verbirgt sich wohl in erster
Linie der Wunsch und die Hoffnung, die beängstigende

Allmacht der Natur etwas eindämmen zu
können. Im Weiteren sind die Anhänger dieser

Bewegung in einem dogmatischen Denksystem gefangen,

hinter jedem Vorkommnis einen tieferen Sinn
erkennen zu müssen und zwar ausschliesslich einen
positiven. Nach tragischen Ereignissen aufkommende

Zweifel werden sogleich durch scheinbar
einleuchtende Erklärungen im Keim erstickt. Es muss ja
alles seinen schönen Sinn haben, nicht wahr! Da

zieh' ich doch die Glaubenszweifel vieler gottgläubiger

Menschen vor, die an der Ungerechtigkeit der
Welt manchmal fastzugrunde gehen und trotzdem
an ihrem gütigen und allmächtigen Schöpfer
festhalten.

So, genug der Grenzgedanken fürs Erste! Nur noch
dies zum Schluss: Auch wenn wir Freidenker unsere
klaren Überzeugungen haben, sollten wir uns hüten,
uns allzustark von andersdenkenden Menschen

abgrenzen zu wollen. Denn wir alle, ob gläubig oder
nichtgläubig, erfahren aufdieser Weltgrundsätzlich
das gleiche Schicksal. Lediglich die verschiedenen
Blickwinkel, mit denen wir die Welt anschauen,
trennen uns voneinander.

Peter Bürki

FREIDENKER 8/98 5


	Von der Gefährlichkeit kritischen Denkens

