
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 82 (1997)

Heft: 9

Artikel: Fristenlösung versus Straffreiheit

Autor: Caspar, Reta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


a&B jg jMk M 82. Jahrgang M Nr. 9 September 1997

frei f denker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Fristenlösung versus Straffreiheit
Die Vernehmlassung zum Thema Fristenlösung
(parlamentarische Initiative Haering-Binder) wird in diesen

Tagen abgeschlossen. Für die grössten Wellen in

den Medien haben die CVP-Frauen gesorgt, welche
sich an der CVP-Delegiertenversammlung mit ihrer
Variante einer Fristenlösung mit obligatorischer
Beratung durchgesetzt haben.

Historisch gesehen war die Abtreibung eine wohl
weit verbreitete Methode der Geburtenkontrolle,
obschon gewisse Techniken nicht immer erfolgreich
und manche für die Frauen schädlich waren. Im

Rahmen dieser "Menstruationsregelung" wurden
Drogen angewendet, welche Gebärmutterkontraktionen

hervorriefen, starke Abführmittel,
Spülungen und Vorläufer der heutigen Curettage. Die

Abtreibungen wurden von Hebammen oder anderen

erfahrenen Frauen geleitet, Männerwaren kaum
involviert und die Abtreibungen wurden von ihnen
wohl selten überhaupt wahrgenommen. Abtreibung
vor den ersten Kindsbewegungen war Mittel der
Familienplanung, der Embryo wurde in diesem
Stadium noch gar nicht als Lebewesen betrachtet.

Mit dem Aufstieg der patriarchalischen Religionen -

vor allen unter den Griechen - entwickelte sich die

Vorstellung, dass der väterliche Samen dem Fötus
die Seele verleihe. Thomas von Aquin vertrat dieselbe

Meinung, er behauptete, der Samen sei das

Gefährt der Seele. Als logische Konsequenz folgte
die Bestrafung der Abtreibung, nicht etwa weil sie

für die Frauen gefährlich war, sondern weil sie in der
(magischen) Vorstellung für Männer gefährlich war.

Bis Mitte 19. Jahrhundert ging die Kirche von der
katholischen Doktrin der passiven Empfängnis aus,
welche besagte, dass die Seele erst im fünften Monat

der Schwangerschaft hinzukomme, um den
Fötus zu beleben, der bis dahin ohne Seele sei.

Erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
wurden auch die frühen Abtreibungen thematisiert,
als mit dem Fortschreiten des medizinischen Wissens

über die Kontinuität der embryonalen Entwicklung
die Frage nach dem Beginn des Lebens neu gestellt
wurde.
1869 revidierte die Kirche offiziell ihre Auffassung
und vertritt seither die Lehre, dass die Seele schon
bei der Befruchtung empfangen werde. Damit stellt
sie sich generell gegen die Abtreibung (bis hin zum
zynischen Rat des Papstes an vergewaltigte
ExJugoslawinnen, ihren Vergewaltigern zu verzeihen
und die daraus entstandenen Kinder liebevoll
aufzuziehen I). Heute gibt die Kirche fälschlicherweise vor,
schon immer gegen die Abtreibung gewesen zu
sein. Doch der Zorn der mittelalterlichen Kirche hat
sich offenbar weniger gegen die Abtreibung selbst
als vielmehr gegen die Hebammen und deren Wissen

gewendet. (Im Handbuch der Inquisition steht:
"Niemand fügt der katholischen Kirche mehr Schaden

zu als die Hebammen".) Der Tod eines
Ungeborenen wurde nicht sehr stark gewichtet,
jedenfalls war die Schwangerschaft einer Frau kein

Hinderungsgrund, sie als Hexe zu verbrennen.

Auf der anderen Seite, war die Abtreibungsfrage
auch entscheidend in der neu entstandenen
Konkurrenz zwischen Hebammen und Ärzten, die durch
ihre Kontrolle über die Anästhesie ihre Position in

diesem Markt behaupten konnten. Es wird vermutet,

dass nichtzuletztdiefehlende Risikobereitschaft
der Gynäkologen diese dazu veranlasste,
Abtreibungen zu vermeiden. Sie waren zumindest stark
daran beteiligt, dass die Durchführung einer Abtreibung

um die Jahrhundertwende in den meisten
Staaten verboten wurde - nicht nur den
Gynäkologen, sondern vor allem auch den Hebammen.

Wie alle Prohibitionen eliminierte dieses Verbot aber
das Problem nicht, sondern machte es für die Frauen

Fortsetzung Seite 2

SEPTEMBER- THEMEN

Fristenlösung versus Straffreiheit 1-4
Freidenker und Rassenhygiene 5-6

FREIDENKER 9/97 \



nur ungleich schwieriger, gefährlicher und nicht
zuletzt auch teurer, eine unerwünschte Schwangerschaft

abzubrechen. Gefährlich vor allem deshalb,
weil die Abbrüche nun in aller Heimlichkeit,
abgeschnitten von ärztlicher Hilfe im Falle von Komplikationen,

am Rande oder im Untergrund der Gesellschaft

durchgeführt werden mussten.

Medizinische Entwicklung und
feministischer Druck

Mit der Entdeckung der Antibiotika stellte sich die

Frage für die Medizin neu: Komplikationen wurden
nun behandelbar, neue chirurgische Methoden wie
die Curettage standen zur Verfügung. Damit stieg
die Bereitschaft der Gynäkologen, diese Eingriffe
vorzunehmen. Aus technisch-medizinischer Sicht gab
es keine Einwände gegen den Schwangerschaftsabbruch

mehr.
Parallel zu dieser Entwicklung im medizinischen
Bereich verlief im 20. Jahrhundert der Aufbau der
Frauenbewegung, welche das Recht der Frauen auf
Kontrolle über ihren Körper postulierte und das

Thema auf die Strasse brachte.
Anfangs der 50er Jahre begannen nun in vielen
Ländern die Schranken gegen die Abtreibung zu
fallen.

Ethik und Moral
Die Opposition war nicht länger eine medizinische
Frage, sondern es entstand eine Diskussion über

"Dies ist das einzige gynäkologische Instrument, das wir brauchen! "

2 FREIDENKER 9/97

einen Aspekt, der bisher kaum eine Rolle gespielt
hatte: Ethik und Moral.
Wie kann sich die Katholische Kirche im 20. Jahrhunderts

plötzlich so vehement gegen den nun als Mord
bezeichneten Schwangerschaftsabbruch wehren,
nachdem sie vorher hunderte von Jahren mehrheitlich
dazu geschwiegen hatte? Wie kommt sie dazu, den
Frauen einen nun verhältnismässig einfacher Eingriff
zu verbieten? Wie können heute christliche Kreise
sich gegen die Legalisierung einer Praxis stellen, die
sich durch diegesunkeneZahl der Schwangerschaftsabbrüche

bereits bewährt hat?
Katholische Kreise und Organisationen wie "Recht
auf Leben" gehen davon aus, dass jeder Abort
"Mord an einem Kind" bedeute. Angesichts der
Tatsache, dass erwiesenermassen die Mehrheit aller

gezeugten Embryonen auf natürliche Weise durch
Spontanaborte umkommen, kann man nur staunen
über die offensichtliche Gottgefälligkeit dieses
"Massenmordes" und über die fehlenden Rituale
der Kirche gegenüber deren unglücklichen Seelen.
Unverständlich ist aber auch die Tatsache, dass sich
die gleichen Kreise über pränatale Selektion weit
weniger aufzuregen scheinen als über den
grundsätzlichen Entscheid gegen die Mutterschaft.

Mit dem Begriff Abtreibung wird zudem einseitig
der Embryo in den Mittelpunkt gerückt. Vielleicht
wäre es wirklich adäquater wenigstens in den ersten
Wochen den neutraleren Begriff Menstruationsregelung

wieder zu verwenden.
Aus Sicht der Frau ist klar, dass sie nur dann ihr volles
Potential ausleben kann, wenn ihr uneingeschränkte

Kontrolle über ihre Fruchtbarkeit zugestanden
wird, dazu gehört auch der Anspruch auf einen
medizinisch betreuten Abort. Dieser soll in einer
Atmosphäre stattfinden, welche auf die Bedürfnisse
der Frauen eingeht und sie dieser - in jedem Fall sehr

komplexen - Entscheidung unterstützt.

Straffreiheit als Zivilisationsschritt
Die Straffreiheit des Schwangerschaftsabbruches
wäre ein grosser Schritt in der Entwicklung unserer
Zivilisation, der auf einer Haltung des gegenseitigen
Respektes der Geschlechter basiert. In einer Welt, in

der die männliche Hälfte der Menschheit immer
noch mehrheitlich die Autorität in Religionen und
Staaten verkörpert, ist es aber nicht verwunderlich,
dass jeder Versuch der Frauen, die Kontrolle über
ihre Fruchtbarkeit wieder zurückzuerlangen, auf
erbitterten Widerstand stösst.
Da stellt sich nur die Frage, warum nun ein Teil dieser

Autorität, insbesondere die Medizin und die Politik
heute Bereitschaft zur Lockerung des Verbotes zeigt.
Betrachtet man den vorliegenden Gesetzesentwurf,
ist hierzu einiges herauszulesen:



Legalisierung der Praxis

Der Entwurf stellt eine Fristenlösung zur Diskussion,
die im wesentlichen der vor allem in den Städten

längst etablierten Praxis entspricht, d.h. der
Schwangerschaftsabbruch wird nicht generell
entkriminalisiert, sondern nur liberalisiert.
Schwerverständlich bleibt dabei die Argumentation,
dass eine Frau in den ersten 14 Wochen einer
Schwangerschaft (so der Entwurf) nun als
selbstbestimmtes Wesen über eine Fortsetzung der
Schwangerschaft bestimmen können soll, aber
bereits eine Woche später für den gleiche Entscheid mit
Gefängnis bestraft wird.
Diese Grenze wird medizinisch begründet, da
sogenannte Spätaborte eigentlich als Frühgeburten
betrachtet werden müssen, die mit ungleich grösseren
Risiken und Komplikationen für die Frau verbunden
sind und zudem neue ethische Probleme aufwerfen,
da mit der Entwicklung in der Neonatologie die

Grenze für "lebensfähigen" Frühgeburten heute
schon bei 20 Wochen liegt (und mit enormem
Einsatz vielleicht noch mehr gesenkt wird). Nicht dass

dieses Problem damit aus der Welt wäre. Gemäss
dem Vorentwurf sollen spätere Aborte durchaus
möglich sein, allerdings wird hier eine Indikationslösung

vorgeschlagen, die Frau muss also - gleich
wie heute - eine Ärztin oder einen Arzt vom Gewicht
ihrer Gründe für einen Schwangerschaftsabbruch
überzeugen.

Eugenik von unten?
Ganz anders hingegen in jenem Fall, wo ein

Schwangerschaftsabbruch "nach ärztlichem Urteil

angezeigt ist": Medizinische und biotechnische
Entwicklungen ermöglichen in zunehmendem Masse,

Mutterschaft, Schwangerschaft und Geburt
technisch zu kontrollieren und zu manipulieren.
Damit wird auch eine schwangere Frau, die das Kind

will, mit neuartigen Entscheidungszwängen und der

Frage des Schwangerschaftsabbruches konfrontiert.
Die Selbstverständlichkeit mit der - heute schon und
immer mehr - pränatale Diagnosetechniken eingesetzt

werden, etabliert eine "Eugenik von unten",
d.h. die gesellschaftliche Tendenz zur Selektion der

Ungeborenen nimmt drastisch zu. Mit Artikel 119
des Vorentwurfes wird diese Eugenik von unten
geradezu legalisiert. Entscheidend ist hier auch die

Blickrichtung: Wenn einer Frau die Abtreibung nach
der 1 4. Schwangerschaftswoche verboten wird, wird
mit dem Lebensrecht des Ungeborenen argumentiert.

Geht es aber umgekehrt darum, ein allfällig
behindertes Kind auszumerzen, wird das Wohl der
Frau besonders hervorgehoben.
Ohne allzuviel bösen Willen kann man also sagen,
dass der vorgeschlagene Art. 1 1 9 für die Frau ab der

14. Schwangerschaftswoche einen Gebärzwang im
Falle eines gesunden Kindes vorsieht und eine
Abtreibungsempfehlung im Falle einer möglichen
Behinderung.

Für die Hebammen wiederum entstand in den letzten

Jahren die paradoxe Situation, dass sie heute zur
Ausführung von Schwangerschaftsabbrüchen,
verpflichtet werden sollen. Insbesondere aber die
eugenisch motivierten, späten Schwangerschaftsabbrüche

bringen Hebammen in Bedrängnis: "Für
die im Praxisalltag einer Klinik arbeitende Hebamme
entsteht, ausgehend vom Schwangerschaftsalter,
zunehmend das Dilemma, sowohl den immer jüngeren

Frühstgeburten (28 SSW und weniger) als auch
den immer älteren, im Zunehmen begriffenen
Spätaborten (nach der 20 SSW), zur Geburt zu verhelfen.
Die einen müssen möglichst vor, während oder
spätestens nach der Geburt sterben, die anderen
müssen leben und werden mit allen erdenklichen,
hochtechnischen Mitteln am Leben behalten " (Verena

Felder in "Dasein verweigern oder zuzwingen" in

Olympe, Heft 5, 1996).

Feministische Diskussion kontrovers
Die Diskussion unter Feministinnen hat bis heute
zwar eine Annäherung der Standpunkte gebracht
aber keine völlige Übereinstimmung. Zentral bleibt
die Frage des Selbstbestimmungsrechtes: Unbestritten

ist die Forderung nach der Straffreiheit des

Schwangerschaftsabbruches. Kontrovers wird die
Diskussion, wenn es um den eugenischen
Schwangerschaftsabbruch geht. Es gibt Feministinnen,

welche die Freiheit beanspruchen, sich gegen
ein behindertes Kind entscheiden zu können. Andere
Feministinnen ziehen hier eine klare Grenze, wenn
im Namen des Selbstbestimmungsrechtes auch das

Recht ein bestimmtes, nicht genehmes Kind
abzutreiben. Wenn die Selbstbestimmung so weit gefasst
wird, müssten wir auch die Tötung von Kindern
zulassen, die durch Krankheit, Unfall etc. behindert
werden. Auch diese Wechselfälle des Lebens schränken

die individuelle Lebensführung ein. Konsequenterweise

lehnt diese Feministinnen die Methoden
der pränatalen Diagnostik ab, auf deren Grundlage
das Dilemma entsteht.

Verantwortung für die "Produkte"
Ein zweiter, auch unter Feministinnen noch wenig
diskutierter Punkt ist die Frage, was eigentlich mit
den bei Aborten anfallenden Föten passiert.
Aufgeschreckt wurde die Öffentlichkeit in der Schweiz
1996 als bekannt wurde, dass an gewissen Spitälern

nicht alles menschliche Gewebe - wie angenommen

- kremiert, sondern "recycliert" worden ist.

Gleichzeitig haben Frauen, die das Bedürfnis haben

FREIDENKER 9/97 3



ihren toten Fötus rituell zu bestatten, vielerorts
Schwierigkeiten dies durchzusetzen.
Eine Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruches
kann aber nur als kulturelle Leistung verbucht werden,

wenn auch ein verantwortungsvoller Umgang
mit den "Produkten" gewährleistet ist. Frauen müssen

sich also selbst diesen Fragen annehmen, einen
toten Fötus als ausgeschiedenen Teil ihres Körpers
betrachten und sich auch für dessen " Entsorgung "

verantwortlich fühlen. (Dies gilt ebenso für andere
Teile unseres Körpers, weshalb es dringend nötig ist,
dass allen Patientinnen das Verfügungsrecht auch
über Teile ihres Körpers zugestanden wird.) Angesichts

des bereits bestehenden Marktes für fötales
Gewebe (insbesondere für sog. omnipotente Zellen)
und Transplantate ist eine Einwilligungsregelung
die kulturell höherstehende Lösung als eine
Widerspruchsregelung, bei der nur sehr gut
informierte Patientinnen überhaupt rechtzeitig handeln
können.

Individueller Entscheid - gesellschaftlicher
Rahmen

Das Recht auf einen individuellen Entscheid für oder

gegen eine Schwangerschaft darf aber nicht bedeuten,

dass Frauen mit den Konsequenzen allein
gelassen werden. Jede Frau muss Anspruch auf
Unterstützung haben. Der Entscheid für oder gegen eine
Schwangerschaft ist immer von grosser Tragweite.
Im Falle eines Schwangerschaftsabbruches braucht
Frauen eine unabhängige Beratung über die zu
wählende Methode und eine einfühlsame Betreuung.
Falls sie sich für die Mutterschaft entscheidet, benötigt

sie soziale und ökonomische Unterstützung (z.B.

eine Mutterschaftsversicherung!). Das Gleiche gilt
für pränatale Tests, wo sich Frauen vor dem Einsatz
der Techniken über deren Tragweite und die zu
erwartenden Entscheidungsprobleme informieren
können müssen. Die freie Entscheidung darf nicht
zur freien Entscheidung der Expertinnen werden.

"Überlassen wir diese Entscheidungen doch den Spezialisten"

4 FREIDENKER 9/97

Fristenlösung - weltweiter Kompromiss mit
den Kirchen

Heute unterstehen nahezu zwei Drittel der Frauen
weltweit einer Gesetzgebung mit sozialer Indikation
oder Fristenregelung. Die Schweiz befindet sich dabei

rechtlich in der Minderheit jener Staaten, die nur
eine restriktive medizinische Indikationslösung
anbieten.

In den Industrieländern ist die Fristenregelung die

häufigste Lösung. Sie gilt in weiten Teilen der USA
und in den meisten europäischen Ländern.
Unterschiede bestehen in der Gesetzesart (Strafgesetz
oder separates Gesetz), in der Länge der Frist (1 0-24
Wochen) und in der Ausgestaltung der Beratung.
(Geradein den USA aber hat die fundamentalistische
Bewegung der Abbruchsgegnerinnen in den vergangenen

Jahren drastisch vor Augen geführt, wie
gefährdet diese Errungenschaften auch im 21.
Jahrhundert noch sein werden.)
Die Indikationenlösung gilt in England Italien, Polen
und Ungarn.
Kanada hingegen hat 1988 das geltende
Abtreibungsgesetz ersatzlos gestrichen mit der Begründung,

es sei mit der Menschenwürde nicht vereinbar.

Das Europäische Parlament hat 1 990 eine Resolution
verabschiedet, die den Frauen das Recht auf
Selbstbestimmung auch im Bereich des Schwangerschaftsabbruchs

zuschreibt. Die EU- und EWR- Mitgliedstaaten

sind aufgefordert, diese Resolution ins eigene

Recht umzusetzen.

In diesem Vergleich bringt die Fristenlösung für die
Schweiz tatsächlich eine entscheidende Verbesserung,

insbesondere weil damit für Frauen in der

ganzen Schweiz die gleichen rechtlichen und praktischen

Voraussetzungen gelten sollen.

Allerdings löst sie keines der bestehenden
grundsätzlichen Probleme: Das knappe Angebot an
unabhängigen Beratungsstellen für Frauen mit und ohne
Kinderwunsch, die fehlende ökonomische
Unabhängigkeit der Frauen, der gesellschaftliche Druck
ein "gesundes" Kind zu gebären etc. zwingen Frauen

immer wieder in ein Dilemma.
Reta Caspar

Quellen:
C. Meier-Seethaler. "Ursprünge und Befreiungen" (1988)
B.G. Walker. "Das geheime Wissen der Frauen" (1995)
Olympe: " Der verwertete Körper - Selektiert - Reproduziert -

Transplantiert" (Heft 5,1996)
EJPD: Änderung des Strafgesetzbuches betreffend
Schwangerschaftsabbruch: Vorentwurf und erläuternder Bericht der
Kommission für Rechtsfragen des Nationalrates (1997)
Free Inquiry: "The Abortion Debate" (summer 96)


	Fristenlösung versus Straffreiheit

