
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 82 (1997)

Heft: 5

Artikel: Plädoyer für mehr Menschlichkeit

Autor: Kuhr, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Plädoyer für mehr Menschlichkeit
Unsere Gesellschaft wird heute von den führenden
Kräften vor allem zu Wirtschaftswachstum angeregt,
das als Garant für den Erhalt des Wohlstandes gesehen
wird. Dass dieser Wohlstand lediglich ein materieller ist

und auf Kosten von Mensch und Natur erreicht wurde,
das wird weitgehend verdrängt. Es hat den Anschein,
als würde Menschlichkeit erst dann wahrgenommen,
wenn sie abhanden zu kommen droht oder bereits

verlorengegangen ist. Menschlichkeitwird meist erstin
Form von humanitärer Hilfe zur Behandlung von den

Symptomen eines bereits vorhandenen Mangels an

Menschlichkeitausgelöst. MenschlichkeitselbstalsWert,
als Ideal oder gar als Aufgabe existiert im allgemeinen
Werte-Bewusstsein so gut wie nicht. Menschlichkeit
wird als etwas selbstverständliches angesehen, so wie
vor noch nicht allzu langer Zeit Luft und Wasser ganz
selbstverständlich verwendet wurden, ohne sich über
deren Verschlechterung und Verknappung Gedanken

zu machen.
Vermutlich ist der Grund dafür, dass Menschlichkeit als

Wert an sich so wenig beachtet wird der, dass der

Begriff sehr unmittelbar das eigene Menschsein

anspricht, was meistens unbequem ist. Es verunsichert,
Selbstreflexion wird möglichst vermieden, weil dies die

verdrängten Schattenseiten des eigenen Ich berühren
könnte. Menschlichkeit als Positivumhat unterschwellig
stets etwas Forderndes, zumindest etwas Vergleichendes

für den Anwender des Begriffs. Wenn ich von
Menschlichkeit spreche, entsteht für mich sogleich die

Frage, wie weit ich selbst in meinem Verhalten diesem

Wert entspreche.

Deshalb wird für Menschlichkeit auch gerne ein

Synonym verwendet wie beispielsweise Christlichkeit. Damit

wird das als zu subjektiv empfundene Wort
Menschlichkeit vermieden und auf mehr objektiv
empfindbare Begriffe wir christliche oder
christlichabendländische Werte ausgewichen. Diesgiltjedenfalls
für entsprechend gläubige Menschen. Nicht oder weniger

gläubige Menschen verwenden gern das Wort
Menschenrechte, wenn es um Menschlichkeit geht. Sie

vermeiden meist das Wort Menschenpflichten, weil das

schon wieder als zu subjektiv berührend, das heisst, das

eigene Selbst fordernd empfunden wird. Freiheit wird

gern gefordert, Verantwortung seltener, allenfalls von
anderen. Wenn jedoch die derzeitigen Zustände in

unserer Gesellschaft und in der Menschheit insgesamt
verbessert werden sollen, dann wird das erst dann

möglich sein, wenn sich möglichst viele Menschen
selbst in den Veränderungsprozess mit einbeziehen
und auch sich selbst fordern und fordern lassen.

Wenn es um das Problem Frieden geht, dann ist es -
zumindest in der Theorie -meist schon eine sogenannte

Binsenwahrheit, dass dieser in jedem selbst beginnt. In

der Praxis aber sind nur sehr wenige bereit, zu überprüfen,

wie weit sie in sich selbst Frieden haben und, wenn
es noch daran mangelt, die bei sich liegenden Ursachen

zu ergründen. - Interessant und bezeichnend für einen

Mangel an innerer Logik ist auch die Tatsache, dass

beispielsweise kaum jemand gerne als Weltverbesserer

gelten möchte, obwohl ja eine Veränderung ohne
Verbesserung wenig Sinn hat, es sei denn man begnügt
sich damit, überhaupt etwas getan zu haben.

Ein allgemeines Wachstum an Menschlichkeit kann
dann entstehen, wenn möglichst viele Menschen bereit
sind, sich selbst gegenüber ehrlich zu sein, die Realitäten

zu erkennen und anzuerkennen und sich selbst mit in

die Veränderung und vor allem in eine Verbesserung,
das heisst in einen Prozess der Weiterentwicklung mit
einzubeziehen. Dies ist eine grundlegende Erfordernis
für ein sinnerfülltes Leben. Dazu braucht es reale
Massstäbe und vor allem eine realistische Kenntnis vom
Sinn des Lebens, die frei ist von irrealen, besonders

religiösen, Wunschvorstellungen. Im Gegensatz zum
Tier, das überwiegend von einem Instinkt geleitet wird,
ist der Mensch, obwohl auch ein Teil der Natur, durch
seinen Verstand von dieser getrennt. Er kann gegen die
Natur und gegen seine eigenen Interessen handeln,
was leider nur zu oft geschieht. Er kann und muss aber
auch mit diesem Verstand
die Trennung überwinden,

wenn er sein gestörtes

Verhältnis zur Natur
heilen will Mündigkeit,
Nach Erich Fromm könnte und Mündigkeit
der Mensch echt religio- bedeutet eine
ser Kulturen vielleicht mit kritische Distanz
einem Kind von acht Jah- nicht nur zur
ren verglichen werden, Mitwelt, sondern
das einen Vater als Retter vor a//eir7 auch zu
braucht, das jedoch an- 5jcn selbst.
gefangen hat, die Lehren

und Prinzipien des Vaters
in sein Leben zu übernehmen. Der zeitgenössische
Mensch jedoch würde einem Kind von drei Jahren

ähneln, das nach dem Vater ruft, wenn es ihn braucht,
(so wahr mir Gott helfe) und sonst zufrieden ist, wenn
es spielen kann. Unsere dertzeitig lebende Menschheits-
Familie ist dabei, unsere Lebensgrundlagen und die

unserer Nachfahren zu verspielen. Sie verhält sich -

insgesamt gesehen - nicht intelligenter als ein
Bakterienstamm, der sich so lange vermehrt, bis seine

Lebensgrundlagen verbraucht sind. Intelligenz, dies

erkennen zu können ist vorhanden. Was fehlt, das ist

Verantwortungsbewusstsein, bedingt durch Mangel
an Reife und Mündigkeit. Fortsetzung Seite 4

Menschlichkeit
erfordert

FREIDENKER 5/97 3



Wenn ein Heilungsprozess und eine Weiterentwicklung

erfolgen soll, ist es erforderlich, das reichlich
vorhandene kollektive Wissen so aufzubereiten und
auf dasWesentliche zu beschränken, dassesanwendbar
wird. Das bedeutet vor allem Zusammenfassung und
leichte Verständlichkeit; Verzicht auf Unwesentliches,
um Zeit und Besinnung zu finden; Abschied von irrealen

Wunschvorstellungen. Es wäre wichtig, mehrals bisher
die Motive für das Handeln des einzelnen Menschen zu
erkennen und zu benennen, um die egoistischen von
den altruistischen Beweggründen zu unterscheiden
und in ein Gleichgewicht bringen zu können. Ebenso

wäre es wichtig, die Selbstwahrnehmung zu schärfen
und durch vermehrtes Verlangen nach Rückmeldung
und Kritik zu vergrössern. Das Uber-Ich des Menschen,
also das, was von der Mitwelt unbewusst übernommen
wurde, sollte so weit wie möglich bewusst gemacht
und immer wieder selbst und mit anderen reflektiert
werden.

Neue Lebens- und Nutzungsmodelle

Wenn ein Wachstum an Menschlichkeit angestrebt
wird, dann müssen die bestehenden Verhältnisse in

Frage gestellt und auf ihre Gültigkeit hin überprüft
werden. Visionen müssen entwickelt werden. Ideale

wie Gerechtigkeit müssen mehr vorgelebt werden. Das

Bodenrecht ist beispielsweise zu diskutieren, denn es ist

antiquiert und ungerecht. Hier ist beispielsweise zu

fragen, mit welchen Mitteln die Grundbesitzen ihrem
Besitz gelangt sind, ob dieser ihnen noch länger
zugestanden werden kann, und ob Boden gerechterweise

künftig überhaupt noch in Privatbesitz sein kann.
Dass Gewinn meist mit Ausbeutung von Mensch und/
oder Natur verbunden ist, ist bewusst zu machen.

Ebenso, dass geistiges Eigentum selten ohne vorhergehende

kollektive geistige Leistungen entstehen kann
und entsprechende Rechtsansprüche durchaus
fragwürdig sind. Da ist zu überdenken, dass unser
Geldsystem ungerecht und damit inhuman ist, dass die

fortschreitende Individualisierung eine Folge von
mangelnder Mündigkeit ist, für die die religiösen Konfessionen

nicht unwesentlich mit verantwortlich sind.

Auch für die politischen Parteien würde gelten: geistige
und vor allem auch praktische Modelle angestrebter
Lebensformen zu entwickeln und allen Menschen zur
Erprobung anzubieten, wenn sie künftig glaubwürdiger

und einflussreicher werden wollen. Wer heute die

Parteien aus einem gewissen Abstand heraus betrachtet,

derwird feststellen müssen, dass es diesen vor allem

um das Streben nach Beteiligung an der politischen
Macht geht, und zwar weniger aus einer überzeugenden

Verantwortung und aus einer sachlich überlegenen

Kompetenz heraus, als vielmehr aus einem
offensichtlich persönlichen Bedürfnis ihrer Führer nach

Anerkennung und Bestätigung.

Die Kirche, wenn sie mehr als bisher der Menschlichkeit
dienen will, muss sich vor allem einer diesseitigen,
humanistischen Orientierung öffnen, anstatt an
überholten jenseitigen, entmündigenden Vorstellungen
festzuhalten. Die Kirche wird ihrer gesellschaftlichen
Verantwortung, die sie sich noch immer zumisst, seit

langem immer weniger gerecht. Ihr grundlegend
antiquiertes, nach dem Führerprinzip ausgerichtetes
Glaubenssystem ist besonders heute in einer demokratischen

Gesellschaftsordnung eher destabilisierend.

Neue Rituale und Gemeinschaftsformen

Neue gesellschaftliche Bräuche und Rituale zu entwerfen

und einzuüben wäre eine lohnende und dringende
Aufgabe traditioneller gesellschaftlicher Verbände. Zum
Beispiel wäre anzuregen und anzuleiten, dass Kinder ab

14 Jahren die Eltern beim Vornamen nennen, um ein

täglich präsentes Zeichen zu setzen für den Beginn einer
aufzubauenden gleichberechtigten, mündigen
Partnerschaft. Oder einen monatlichen feststehenden Tag
der Nachbarschaft einzuführen, an dem man sich

gegenseitig nach dem Stand der Beziehung erkundigt
und gegebenenfalls Verbesserungen vereinbart. Oder
einen Kurs mit Abschluss-Prüfung für werdende Eltern

zur Pflicht zu machen, in dem diese die nötigsten
Grundlagen der Erziehung lernen. Oder ein in der

ehemaligen DDR bereits praktiziertes Ritual allgemein
einzuführen: Die Abholung von Schulanfängern in

ihren Häusern durch ältere Schüler. - Phantasie ist gefragt,
nicht das ängstliche Festhalten an überholten Traditionen.

Für alle verantwortungsbewussten Menschen guten
Willens, die für ein Wachstum an Menschlichkeit sind,
ist ein öffentliches Bekenntnis zum Humanismus, dem
Ideal vom universellen, edlen Menschentum notwendig,

um die eigene Identität nicht durch trennende
Bekenntnisse, sondern durch ein vereinigendes
Bekenntnis zu stabilisieren. Wachstum an Menschlichkeit
beginnt wie der Friede im
Einzelnen selbst. Jeder, dem heute

noch ein separierendes Be- "Wir selbst
kenntnis nötig erscheint, muss müssen die
sich ehrlich fragen warum er Veränderung
noch immer Abgrenzung
braucht, anstatt seine Identi- ..Sem.'

tät durch Verbundenheit auf d,e wir
höherer Ebene zu festigen. Das in der Welt
Bekenntnis zur humanisti- sehen wollen."
sehen Orientierung ist auch Mahatma Ghandi

sehr wichtig, um die
Handlungen in den vielen verschiedenen speziellen Bereichen
des Lebens nicht zum Selbstzweck werden zu lassen,

sondern sie stets auf diese höhere Orientierung
auszurichten. Teilbereiche der Kulturwie beispielsweise Kunst
und Literatur werden nur zu leicht zum Selbstzweck,

wenn ein übergeordneter Bezug fehlt, sie werden zum

4 FREIDENKER 5/97



Literatur- und Kunst-Betrieb, zum Geschäft, sie wirken
unterhaltend, ablenkend, beruhigend aber nicht die

Gesellschaft wirklich stabilisierend und weiterentwik-
kelnd.

Humanismus als übergeordnete Orientierung
enthält und vereinigt in sich alle weiteren Werte.
Humanismus ist immer liberal, Liberalismus dagegen
nicht immer human; Humanismus ist immer sozial,
Sozialismus ist nicht unbedingt human; Humanismus
enthält alle christlich-ethischen Werte, wie auch die
aller anderen religiösen Konfessionen. Christentum ist,

wie auch viele andere Konfessionen, auch heute noch

- wenngleich heute vielleicht weniger auffällig - noch
viel zu oft inhuman; Humanismus fordert unbedingt ein

ökologisches und auch gerechtes Verhalten, ökologisch
und menschenrechtlich orientierte aktive Idealisten

hingegen verhalten sich nicht selten inhuman, weil das von
ihnen praktizierte Teilgebiet nicht in das übergeordnete
Gebiet des Humanismus eingebunden ist.

Orientierung. Wenn beispielsweise nationalistischen
oder religiös-konfessionellen Interessen humanistische

vorangestellt würden, dann würde das nicht nur dem

allgemeinen Frieden dienlich sein, sondern auch den
betreffenden nationalistisch oder religiös-konfessionell
eingestellten Menschen in der Entfaltung ihrer
Persönlichkeit und ihrer sinnerfüllten Lebensgestaltung
weiterhelfen.

Das Gesetz der Endlichkeit

Das Gesetz das uns Freiheit geben kann, ist das Gesetz
der Natur, deren Teil wir sind und bleiben, auch wenn
wir uns dessen nicht immer gerne bewusst werden.
Das, was wir als unumstösslich gesicherte Realität
erkennen können, das ist neben der grossen Aufgabe
unserer eigenen Vervollkommnung unsere natürliche
Endlichkeit, die wir mit allen Lebewesen wie Tieren und
Pflanzen gemeinsam haben, auch wenn das nicht
immer leicht zu ertragen sein mag. Diese Erkenntnis

gibt dennoch Sicherheit und Freiheit, eben weil sie

1,

"In der Beschränkung zeigt sich erst der Meister. Und
das Gesetz nur kann uns Freiheit geben " sagte Goethe.
Man kann das so übersetzen, dass wir heute, um
endlich aus der pubertären Entwicklungsphase der
Menschheit herauszukommen, aufgerufen sind, uns
auf das universale Menschentum zu beschränken und
Abschied zu nehmen von abgrenzenden konfessionellen

und ethischen Bekenntnissen. So wie wir uns
entwicklungsmässig der Reihe nach verabschieden von
den - zur Entwicklung durchaus nötigen -

Identifizierungen mit Eltern, Lehrern, Idolen und anderen

persönlichen Vorbildern. Dieses Verabschieden bedeutet

nicht ein Ablehnen dieser zeitweise durchaus
berechtigten partikularen Identifizierungs-Objekte, oder

gar ein Verachten derselben, wohl aber ein befreiendes

Unabhängigmachen zugunsten einer umfassenden,
höherwertigen, sinnvolleren und zweckmässigeren

realistisch und gesichert ist. Sie befreit uns weitgehend
von Zweifeln und von dem Bemühen, Wunschvorstellungen

uns und anderen als wahr beweisen zu
müssen. Sie bewahrt uns vor Selbsttäuschung und der
immer unbefriedigend bleiben müssenden Suche nach

Auswegen aus der unvermeidlichen natürlichen
Bestimmung, und sie vermeidet die innere Spaltung
zwischen leichtgläubigen Gefühl und zweifelndem
Verstand. Das realistische Beschränken auf beweisbar
Tatsachen muss deswegen Gedankenspiele, Träumereien,
Wunschvorstellungen und Spekulationen nicht unbe-
dingtausschliessen, nursollten diese nichtals Gewissheit

angesehen werden, sondern allenfalls als Möglichkeit,
der man sich zeitweilig mit einer gewissen spielerischen
Neugier und gleichzeitig mit einer grossen Gelassenheit

hingeben kann, nachdem man das real Mögliche und
Sinnvolle getan hat. Fortsetzung Seite 6

FREIDENKER 5/97 5



Die Anerkennung des Naturgesetzes ermöglicht
Wahrhaftigkeit; haben wir diese Grundlage, dann können

wir alles nicht Erkennbare mit Gelassenheit auf uns
zukommen lassen.

Goethe sagte: " Ist denn so gross das Geheimnis, was
Gott und der Mensch und die Welt sei? Nein! Doch

niemand hört's gerne; da bleibt es geheim." Und
Schiller: "Suchst du das Höchste, das Grösste? Die

Pflanze kann die lehren. Was sie willenlos ist, sei du es

wollend; - das ist's"

Wenn wir uns auf diese realen Erkenntnisse beschränken,

dann können wir unsere Energie vor allem auf die

Entwicklung der Menschlichkeit bei uns selbst, bei den

uns anvertrauten und den übrigen Mitmenschen
konzentrieren und so in Einklang mit dem Natur-Gesetz
zum allgemeinen Wachstum an Menschlichkeit, als

Voraussetzung für mehr Frieden der Menschen
untereinander und mit der Natur, wirksam beitragen.

Rudolf Kühr
Ärtilleriestr. 10, D-80636 München

Aufgelesen
Neoliberales Glaubensbekenntnis

Der Fundamentalismus, der heute
in allen monotheistischen Religionen

grassiert, ist ein Zeichen ihres

Verfalls. Dieser religiöse Fanatismus
versucht verzweifelt, die
aufkeimenden Zweifel an der absoluten
Wahrheit der eigenen Religion mit
Stumpf und Stiel auszurotten. Doch
das religiöse Bedürfnis scheint eine

anthropologische Konstante zu sein.

Der Niedergang der tradierten
Religionen provoziert einen Boom von
Neureligionen ("Sekten", "Ethni-
en " sowie von Glücks- und
Heilsangeboten alleresoterischer Couleurs.
Eine kommerzialisierte religiöse
ScharlataneriefeiertTriumphe. Aber
allein schon die diesen Boom
charakterisierende Kommerzialisierung
- "die Kasse muss stimmen"- und
der Anspruch fast aller dieser Sinn-
und Heilsangebote auf eine sie

legitimierende Wirtschaftlichkeitweisen
darauf hin, dass diese im Dienste

eines noch Höheren stehen: der
modernen Religion eines neoliberal
entfesselten Kapitalismus, in dem
die heiligen Tempel der Banken eine

"unio mystica" mit den heiligen
Labors von Wissenschaft und Technik

eingegangen sind. Die unsichtbare

Hand - als unsichtbare ohnehin
schon eine bloss virtuelle - ist offiziell

digitalisiert, das heisst auf ihre
tastendrückenden Fingerspitzen
reduziert worden. Sie fingert heute
auf dem Computer herum, um ihre

religiöse Aufgabe erfüllen zu können.

Der Heilige Geist, in dessen

Diensten sie steht, surft auf dem
Internet. Der Gott des globalisierten
kybernetischen neoliberalen
Kapitalismus ist online. Sein Reich komme,

sein Wille geschehe... Das ist

das Vaterunser des Homo oeco-
nomicus, der politisch den Citoyen
verdrängt hat.

an die Selbstregulierung des Marktes);

er stiftet den Sinn des Lebens

(Akkumuliert, akkumuliert!); er
begründet die Werte (Liebe das Geld

wie dich selbst) und proklamiert
Grundwerte (Nützlichkeit, Effizienz
und Erfolg); er verhilft zu einer
Wiridentität (Shareholders aller Län-

Der fundamentalistische Glaube an
den Neoliberalismus hat für die

Gläubigen die Funktion der Religion
übernommen: Er stillt das religiöse
Bedürfnis (Glaube an die unsichtbare

Hand der Vorsehung, das heisst

der...); er garantiert Sicherheit (das

Bankkonto); er verspricht die göttliche

Gnade in Form einer
Wertevermehrung als Anerkennung für
die im Zeichen des Leistungsprinzips
dargebrachten Opfer; er betreibt

6 FREIDENKER 5/97


	Plädoyer für mehr Menschlichkeit

