
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 82 (1997)

Heft: 11

Artikel: Schlappschwänze im Artenschutz

Autor: Juple, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlappschwänze im Artenschutz
Immer mehr Menschen scheinen sich in der Beton-, Plastik- und
Glasfassadenwelt von autoverseuchten Agglomerationen wohl zu
fühlen und ihr Bedürfnis nach Natur in künstlichen Parks, Museen und
abendlichen Grillparties zu befriedigen. Künftige Generationen werden

wohl ohne Schaden in einer synthetischen Welt überleben
können und die Nahrung für Körper und Geist aus Bio-Fermenten und
Internet-Kanälen beziehen. Sowenig wie wir den Mammuts,
Säbelzahntigern und Riesengürteltieren nachtrauern, werden
nachfolgende Gesellschaften sich um dannzumal ausgestorbene
Berggorillas, Moorbläulinge und Neuntöter scheren.
Der Mensch als Überlebenskünstler und Opportunist wird mit einer
extrem geringen Biodiversität auskommen können. Notwendig für
ihn könnten die Meeresfauna, einige Insekten, Mikroorganismen zu
Wasser und zu Land, die domestizierten Haustiere sowie wichtige
Nahrungs-, Heilmittel- und Rohstoffpflanzen sein. Ich glaube deshalb

nicht, dass wir den Schutz der Umwelt in erster Linie mit Überlebensgründen

rechtfertigen sollten. Wir sollten vermehrt nach anderen

Begründungen Ausschau halten.
Vielleicht könnten wir unser Bewusstsein dahingehend konditio-
nieren, z.B. im Falle des Moorbläulings einfach aus einem gewissen
Ehrgeiz oder Stolz heraus diese Falterartfür die nächsten 100 Jahre am
Leben zu erhalten; wiesich einTeilnehmer des EngadinerSkimarathons
anstrengt, die Strecke jedes Jahr unter 2 Std.30 Min. zu laufen. Ein

Misslingen im Bereiche der Arterhaltung sollten wir als eine kollektive

Niederlage betrachten und uns eingestehen, was wir doch für
Schlappschwänze sind, nicht einmal einem schäbigen Moorbläuling
das Überleben zu sichern. Wir könnten den Schutz der biologischen
Vielfalt als neue Religion dekretieren und an Stelle nutzloser Rituale,
heuchlerischer Gebete, absurder Mythen und irrationaler
Ewigkeitserwartungen konkrete Religion betreiben, in der nicht immer der
Mensch und ein fiktiver Herr im Mittelpunkt stehen, sondern wirechte
mitgeschöpfliche Verantwortung ausüben. Wir sollten wieder ein
eine harmonische Partnerschaft mit der Natur eintreten und ihr
Wohlbefinden anstreben, nicht um unser Überleben zu sichern,
sondern um unserer Selbstachtung willen.

Hans Juple, Neunkirch

Leserbrief im Magazin Pro Natura 5, September 1997

Tierisches
Der Mensch steht weit über dem
Tier, da besteht kein Zweifel. Jedenfalls

für den Menschen nicht.
Dennoch eignet der Tierwelt einiges,
was Menschen mit Neid erfüllen
könnte. Tiere brauchen beispielsweise

keine Steuern zu bezahlen.
Sie benötigen auch keinen Pass,

wenn sie in ein anderes Land wechseln

möchten, weil dort das Futter
reichlicher vorhanden ist und besser

schmeckt. Kriminalität ist ihnen
ebenfalls unbekannt. Nach Schweizer

Kriminalstatistiken beziehen sich

97% aller Straftaten auf Eigentum,
das Tiere nicht kennen. In der Tierwelt

ist alles für alle frei verfügbar.
Tiere kennen schliesslich kein
asoziales Verhalten, wie der
Verhaltensforscher Konrad Lorenz (1 903-
1989) in "Das sogenannte Böse"
feststellt. "Instinktive Hemmungen
und Riten", so schreibt er, verhindern

es. "Dennoch kann auch

derjenige, der diese Zusammenhänge
wirklich durchschaut, sich einer
immer wiederkehrenden neuen
Bewunderung nicht entschlagen,
wenn er physiologische Mechanismen

am Werk sieht, die Tieren

selbstloses, auf das Wohl der
Gemeinschaft abzielendes Verhalten

aufzwingen, wie es uns Menschen
durch das moralische Gesetz in uns
befohlen wird." Befohlen, aberwohl
nicht immer befolgt wird. Warum,
so möchte man da fragen, steht das

Tier, das nicht asozial handelt, unter
dem Menschen, der dies sehr wohl
tut? Die übliche Antwort lautet, den
Tieren gebühre kein Verdienst an
ihrem sozialen Verhalten, weil es

nicht auf Moral, sondern auf dem

Zwang des Instinkts beruht.
Immanuel Kant (1724-1804), der

konsequenteste Moralist unter den

Philosophen, geht sogar so weit,
selbst jenen Menschen, die makelfrei

moralisch handeln, ein Verdienst
daran abzuerkennen, falls sie es aus

Neigung und nichtaus Pflichtgefühl
tun.
Dieser Widerspruch reizte den
Dichter Friedrich Schiller (1759-

1805), sich in seinen "Xenien" über
Kant lustig zu machen: "Gern bin
ich dein Freund, doch leidertu' ich's

aus Neigung. Darumwurmtesmich
oft, dass ich nicht tugendhaft bin.
Drum lerne den Freund zu verachten,

um dann mit Abscheu zu tun,
was die Pflicht dir gebeut. "

Ganz anders sieht das Problem der

Philosoph Günther Anders (1902-
1 992): " Unterden Millionen Species

von Lebewesen, die es gibt, sind wir
vermutlich die einzige, die das Pech

gehabt hat, das sie keine Weise

ihres Benehmens als Mitgift
mitbekommen hat; die so unfertig, so

misslungen ist, dass sie Moral nötig
hat, sie sollen muss. Moral ist das

Krankheitssymptom einer einzigen
Species".
Tiere kennen in der Tat kein Sollen,

dementsprechend auch nicht das

Gebot: " Du sollst nicht töten " Nun
ist die Erde aber so beschaffen, dass

alle Lebewesen, einschliesslich des

Menschen nur überleben können,
wenn sie andere Lebenwesen tö-

Fortsetzung Seite 7

6 FREIDENKER 11/97


	Schlappschwänze im Artenschutz

