
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 78 (1995)

Heft: 7

Artikel: Der wahre Philosoph denkt, um zu verändern

Autor: Rasp, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Rasp

Der wahre Philosoph denkt,
um zu verändern

Auch heute noch gilt Jean Marie
AROUET, bekannt unter seinem
Pseudonym VOLTAIRE, als der
Prototyp des engagierten Denkers
und Publizisten, der sich nicht in der
Studierstube abschliesst, sondern
sich bemüht, durch sein Wirken
einzugreifen und die Gesellschaft zu
verändern. Und tatsächlich kann sein
im Titel zitierter Ausspruch als eine
Kurzformel für sein Leben und Wirken

gelten.

Als Voltaire am 2 1 1 1 1 694 in Paris

geboren wurde, standen die absolute

Monarchie und die mit ihr eng
verbündete Kirche wie für die Ewigkeit

gegründet über der
französischen Gesellschaft. Als er 1778
starb, war dieses stolze Gebäude
zutiefst erschüttert und die Revolution

von 1789 warf ihre Schatten
voraus. Ein Teil dieses Niedergangs
war auch auf die unerbittliche Kritik
Voltaires zurückzuführen.

Verfechter der Aufklärung

So nimmt es nicht wunder, dass
Voltaire als der einflussreichste und
bekannteste Verfechter der Aufklärung

gilt. Dies bezieht sich nicht
allein auf die Breite und
Durchschlagskraft seiner literarischen Kritik

an den französischen Zuständen,
sondern auch auf die grundlegenden

Positionen seines Denkens. Für
ihn waren die Vernunft und der
gesunde Menschenverstand die
einzigen entscheidenden Kriterien,
nach denen die Probleme behandelt
werden mussten. Tradition,
Offenbarung oder mystische Wesensschau
galten ihm nichts und wurden mit
gnadenlosem Spott als hohle und
vernunftlose Fesseln des menschlichen

Geistes enttarnt.

Voltaire
(1694-1778)

Diese Konzentration auf die menschliche Vernunft war
natürlich keine Erfindung aus dem Nichts. Voltaire baute vor
allem auf die englische Philosophie auf; immer wieder bezog
er sich auf Locke und auch auf Shaftesbury, Hobbes und
Toland; ebenso auf die Erkenntnisse der Naturwissenschaften,
insbesondere auf Newton.

Wer in Frankreich zu dieser Zeit die Vernunft in den Mittelpunkt

stellen wollte, sah sich zwangsläufig in direkter
Konfrontation mit der katholischen Kirche.ln diesem Land hatte
die Kirche im Bündnis mit der Monarchie ihre schon ange-

4 FREIDENKER 7/95



schlagene Stellung wieder aufgebaut. Die
Protestantenwaren unterdrückt, zwangsbekehrt, oder
vertrieben worden. Innerkirchliche Dissidenten wie
die Jansenisten waren zum Schweigen gebracht,
die radikaleren Kritiker von Kirche und Christentum
in den Untergrund gedrängt. Wohl waren sehr viele
der Gebildeten auch jetzt nicht von den kirchlichen
Dogmen überzeugt. Aber in der Öffentlichkeit
herrschte die Kirchefast unangefochten, konnte sie

sich doch nicht nur auf ihre eigene Macht stützen,
sondern auch auf den Apparat der absoluten
Monarchie, die nach der Devise handelte: ein König -
ein Glaube.

So stiess Voltaire zwangsläufig mit der Kirche
zusammen. Vernünftiges Nachdenken über Natur
und Welt war nur gegen die Kirche möglich;
konnte nur soweit verwirklicht werden, als die
Macht der Kirche geschwächt und zurückgedrängt
wurde.

Gegen Kirchenherrschaft und feudale
Unvernunft

Voltaire nahm den Kampf auf. Von seiner ersten
literarischen Arbeit, der Tragödie «Ödipus» bis zu
seinen letzten Schriften führte er seine Kampagne
gegen Klerikalismus und Aberglauben. Unter dem
Kampfruf «ecrasez l'infame» («Vernichtet die
Nichtswürdige») kämpfte er gegen die Macht der
Kirche und wuchs in die Rolle des grossen Wortführers

der Kirchenkritik hinein. Immer mehr
Menschen in Frankreich und anderen Ländern sahen in
Voltaire denjenigen, der ihre eigenen unterdrückten

Zweifel offen aussprach. Immer breitere Kreise
traten in diese Auseinandersetzungen ein. Eineganze
Plejadevon Philosophen und Wissenschaftlern griff
die Forderung nach Aufklärung und die Kritik an
den Kirchen auf. Obwohl VOLTAIRE mit ihrem
radikalen materialistischen Flügel
Meinungsverschiedenheiten hatte, unterstützte er sie auch.
So gab er zum Beispiel die Schriften von MESLIERS

heraus.

So wesentlich der Kampf gegen die
Kirchenherrschaft für VOLTAIRE auch war, so beschränkte
sich sein Wirken keineswegs auf diesen Bereich. Er

wendete sich ebenso gegen die Privilegien der
bereits reichlich verrotteten Feudalgesellschaft und
insbesondere gegen die willkürliche und brutale
Justiz des französischen Königshauses. Dabei war
VOLTAIRE eigentlich gar kein Republikaner,
sondern eher der Anhänger einer aufgeklärten Monarchie,

die verlnünftige Reformen gewährleisten sollte.

Bloss wurde seine Hoffnung auf die diversen
Monarchen immer wieder enttäuscht.

Ebenso muss auch klar gesehen werden, dass
VOLTAIRE kein Atheist war. Er hielt an einem
Gottesbegriff fest, den er von englischen
Philosophen und SPINOZA übernommen hatte.
Dieser Gott allerdings kam ohne Kirche und
Offenbarung aus und hatte nur mehr wenig
Ähnlichkeit mit dem Gott der Christen, Juden oder
Muslilme, sondern war eher ein allgemeiner Weltgeist

oder ein ordnendes Prinzip innerhalb der
Natur.

Aktualität auch nach drei Jahrhunderten

Schliesslich ist auch klar, dass VOLTAIRE kein
Revolutionär im Stile ROBESPIERRES oder MARATS war,
sondern eben ein Anhänger geordneter und
geplanter Reformen. So gab es auch zwischen ihm
und ROUSSEAU keine Gemeinsamkeit. VOLTAIRE
fühlte sich von ROUSSEAUS Ablehnung von Kultur
und Zivilisation ebenso angewidert, wie von dem
Gefühlskult, der im Gefolge ROUSSEAUS hochkam.

All dies hat VOLTAIRE im nachhinein in Kreisen

der Linken eine gewisse Geringschätzung
eingetragen.

Wir freilich am Ende des 20. Jahrhunderts sind
gebrannte Kinder vieler verratener und entarteter
Revolutionen und Pseudorevolutionen. Wir können

zum Beispiel die totalitären und
antihumanistischen Züge im Denken ROUSSEAUs
nicht einfach übersehen und nicht mehr simpel
behaupten, dassdie bösartigen Bonmots VOLTAIRES
über ROUSSEAU bloss die Bekundungen eines
kraftlosen Reformismus gegen einen Sturmvogel
der Revolution gewesen wären. Vielleicht haben sie

vielmehr in verknappter Form die Erkenntnis
ausgedrückt, daß eine Revolution letztlich zum katastrophalen

Scheitern verdammt ist, wenn sie hinter
einen schon einmal erreichten Entwicklungsstand
der Zivilisation zurückführt.

'Dass VOLTAIRES Kampf für die Vernunft und der
Ruf „ecrasez l'infame" nicht einfach Geschichte
sind, zeigt eine kleine Episode in der Vorbereitung
auf seinen Geburtstag. Zu diesem Termin soll seine
Tragödie „Mahomet" aufgeführt werden, die
VOLTAIRE nichtals Angriff speziell gegen den Islam,
sondern gegen religiösen Fanatismus schlechthin
entworfen hatte. Dennoch erhob sich sofort ein
Proteststurm islamischer Organisationen und die
üblichen Gewaltdrohungen fundamentalistischer
Gruppen liefen ein. Eine vorzügliche Bestätigung
für die Aktualität VOLTAIRES, nicht wahr

Der Zweifel ist kein angenehmer Zustand.
Gewissheit jedoch ist ein lächerlicher Zustand.

Voltaire

FREIDENKER 7/95 5


	Der wahre Philosoph denkt, um zu verändern

