
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 78 (1995)

Heft: 4

Artikel: Die Passionslegende

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^flf g jJ* M 78. Jahrgang m Nr. 4 April 1995

frei yfdenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Die Passionslegende
«Viele Leiden erfährt der Gerechte,
doch aus allen wird der Herr ihn erlösen.
Er behütet all seine Glieder, nicht eines
wird ihm zerbrochen.» Psalm 33,20

Zweifellos ist die Passions- und

Auferstehungsgeschichte in den

Evangelien ein literarisches
Meisterwerk. Doch hält sie einer
objektiven religionsgeschichtlichen
Prüfung nicht stand. Zuviel uraltes

mythisches und astrales Ideengut
ist darin verarbeitet und zuvieles
dem Alten Testament entnommen.
Trotzdem glauben Millionen
Christen, dass sich das, was in den

Evangelien über Leiden und
Auferstehung Jesu geschrieben steht,
wirklich zugetragen hat.

Die geschilderten Wunder sind

zu kindlich, als dass sie Beachtung
verdienten (z.B. Mt. 27,51-53).
Historisch könnte höchstens die
geschilderte Finsternis sein.
Berechnungen haben nämlich ergeben,

dass am 3. April 33 von 15.44
bis 18.37 Uhr eine Mondfinsternis
stattfand, die in Palästina als eine

partielle sichtbar gewesen war
(F.K. Ginzel, Spezieller Kanon der
Sonnen- und Mondfinsternisse,
1899, S. 200). Die Bibel spricht
zwar von einer «Finsternis», die
von der sechsten bis zur neunten
Stunde (d.h. von 12 Uhr mittag bis
15 Uhr) gedauert hätte (Mt. 27,45).
Gemeint ist offenbar eine
Sonnenfinsternis. Eine solche ist jedoch
nur bei Neumond möglich. Es war
aber Ostern (Pessach) und
Vollmond. Vielleicht haben die Auto¬

in der Liebes-Umarmung erfährt der Mensch schattenloses

Glück. Wenn aber der Mensch ans Kreuz geheftet
wird, erfährt er das ausweglose Leiden. Dieses aber ist die
letzte Station, der keine weitere nachfolgt. Der Mensch
gelangt da ans Ende, bis auf jenen Grund, den er sonst,
auch im Glücke, nicht verspürt. Der Mensch ist am Kreuze
völlig ausgespannt - da seine Arme bis ans Ende des
horizontalen Kreuzbalkens ausgestreckt sind. Erst am
Kreuz enthüllt sich die Vollgestalt des Menschen - nämlich
seine Kreuzgestalt, die so lange nicht in Erscheinung tritt,
als er seine Arme nur zum Vollzug seiner Tagesgeschäfte,
nach seinem Bedürfen, in die verschiedensten Richtungen
bewegt. Der Mensch erscheint nicht gewalttätig ans Kreuz
geheftet, er ist identisch mit diesem. Noch ist das Thema
der karolingischen Zeit, der Logos am Kreuz als König des
Alls, nicht erreicht. Hier wird vielmehr einzig der Mensch
am Kreuz sichtbar - was besagen will, dass er in dieser
Situation überhaupt erst in seiner Ganzheit offenbar wird.
Dadurch wird spürbar, dass der Mensch ein werdendes
Wesen ist, das im Ausspannen seiner Arme die ganze Welt
heimzuholen unternimmt zum Vater, dem Schöpfer des
Sichtbaren und Unsichtbaren, zum Ursprung der ungeheuren

Vielfalt, die wir als Schöpfung zu begreifen suchen.
Bild: Michael Eberle

ren den Propheten Arnos 8,9
ausgeliehen: «An jenem Tage wird es geschehen, spricht der
Allherr, dass ich untergehen lasse die Sonne am Mittag, dass

der Erde Licht schon am Tage ich verdunkle.»
Der Herakles-Mythos könnte Pate gestanden haben. Auch

beim Tode des Herakles bebte die Erde, und eine Finsternis
trat ein. Auch er schwebte zum Himmel empor. Das philosophische

Heraklesbild wurde im 5. vorchristlichen Jahrhundert

geschaffen und später idealisierend ausgestaltet. Wie Christus
war er ein Mittler und Gottessohn. Noch zur Zeit Jesu gab es

eine Herakles-Religion.
Ebenso könnte ein anderer alter Mythos die Schreiber

beeinflusst haben. In der Antike wurden nämlich Mond und
Sonne durch Könige oder Feldherren vertreten. Verfinste-

Text: Alfons Rosenberg

rungen zeigten den bevorstehenden

Tod eines grossen Königs an.
Dieser Glaube ist bei fast allen
Völkern des Altertums
nachweisbar. Ebenso der Kult, durch
Menschenopfer (aus denen später
Tieropfer wurden) die Götter zu
versöhnen.

Für den antiken Menschen war
die irdische Welt eine Art
Nachahmung des himmlischen Urbildes
Mond, Sonne und Gestirne waren
die Götter, und ihrLaufam Himmel
wurde zum Schicksal derMenschen
auf der Erde. Noch heute stehen
in den meisten unserer Tageszeitungen

die Horoskope der zwölf
Tierkreiszeichen, und es berechnen

Christen, Mohammedaner und
Israelis ihre beweglichen Hauptfeste

nach dem Mond.
Wenn also im April 33 wirklich

ein Mann namens Jesus in
Jerusalem von den Römern
hingerichtet wurde - gleichgültig aus
welchen Gründen -, dann könnte

wegen einer etwa zu dieser Zeit
stattgefundenen Finsternis dieser
Mann von den später schreibenden
Evangelisten wirklich zum «König»

und damit unsterblich gemacht
worden sein. Dies um so mehr,
als seine Leidensgeschichte in der
Passion vieler vor ihm verehrter
Götter und Gottsöhne sowie in vielen

Texten des Alten Testamentes
vorgebildet war. Sie brauchte nur
neu gedeutetund niedergeschrieben
zu werden. Genau das taten die
unbekannten Redaktoren der Evangelien.

Paulus schrieb keine Passion.

Erbaute seine Glaubenslehre einfach aufeinen toten und wieder
auferstandenen «Christus» der Mysterienreligionen auf.

Man kann annehmen, dass der Kreuzestod Jesu irgendeinen

historischen Hintergrund hat. Vielleicht war er ein Rebell,
der insgeheim zu einem Aufstand gegen die Römer aufgemfen
hatte, aber verraten und deshalb hingerichtet wurde. Was aber

später in den Evangelien um diesen Jesus herum geschrieben

APRIL-THEMEN
Die Passionslegende 1

Kunterbuntes aus der Welt der Religionen 3

Mord im Namen Gottes 4
Von dem Stolze einzelner Menschen 6

FREIDENKER 4/95 1



Aus: The Humanist, January/February 1995

wurde, ist Legende, stammt teils aus Mythen, teils aus dem
Alten Testament und wurde im Zwange politischer Tendenzen
verfasst. Nichts deutet darauf hin, dass ein jüdischer Prediger,
einen Esel reitend, zuerst vom Volk bejubelt, dann verschrien,
in Jerusalem einzog, um sich dort unter allen Umständen
hinrichten zu lassen. Auch dass er genau «nach der Schrift» und
nicht anders zu leiden und zu sterben hatte, ist unglaubhaft.

Alles Theater, ein Polittheater!
Die ganze Geschichte macht den Eindruck derNachahmung

eines alten Mysteriendramas. Sie bringt dicht aufeinanderfolgende

Szenen in lose hingeworfener Reihenfolge. Die
unnatürliche Zusammendrängung der Ereignisse ist nicht das

Merkmal eines historischen Berichtes, sondern das typische
Kennzeichen des antiken Dramas. Alle diese alten Mysterienspiele

hatten diese gedrängte Szenenfolge. Man gestaltete sie
nach der griechischen Regel, dass die Handlung eines Dramas
sich innerhalb von 24 Stunden abspielen musste. Alles geht
Schlag auf Schlag vor sich. Die Frage nach der Zeit, die alles

trennt, kommt gar nicht auf. Die Legende berichtet genau das,

was szenisch eindrucksvoll dargestellt werden konnte, nicht
mehr. Dazu gehören z.B. die Gebetsworte Jesu (Mk. 14,32f),
die niemand vernehmen konnte (die Jünger schliefenja alle) und
daher auch nicht überliefert sind. Dasselbe gilt für die letzten
Worte Jesu. Zum einen hat Jesus Aramäisch gesprochen, weshalb

ihn die römischen Bewac.her oder Söldner bestimmt nicht
verstanden haben, zum andern stammen seine Worte aus dem
Alten Testament (Ps. 21,2.19; 30,6). Es drängt sich wieder der

Vergleich zum Herakles-Mythos auf. Auch Herakles starb mit
den Worten, die bei Johannes stehen (19,30): «Es ist
vollbracht. » Wenn Jesus sagt: «Mich dürstet» (Joh. 1 9,28), so stammt
der Text aus Psalm 68,22.

Schon allein mit diesen Versen verliert die Passionsgeschichte

den letzten Schimmer von Geschichtlichkeit und wird
zur theatralisch-dramaturgischen Handlung. Nach einer leeren
und unnötigen Pause, bis «als es Morgen geworden war»
(Mt. 27,1), wird die Handlung in derselben dramatischen Eile
wieder aufgenommen. Unmittelbar nach dem Verhör erfolgt die

Hinrichtung, was sowohl dem damaligen römischen wie dem

jüdischen Gesetz widerspricht und ganz unwahrscheinlich ist.

Unverkennbar sind die politischen Tendenzen, die in der

ganzen Handlung zum Ausdruck kommen. Ganz klar treten
Judenhass und Römerschmeichelei zutage. Die christlichen
Literaten mussten die römische Regierung von jeder Schuld
freisprechen, wenn das Christentum je Aussicht haben sollte,
geduldet zu werden. Sie scheuten sich auch nicht, sogar
Pilatus, einen der grausamsten und bestechlichsten Prokonsuln
Palästinas, zu entlasten. Mit Hilfe der Pilatusfigur, deren Hände
die Evangelisten in Unschuld waschen lassen (Mt. 27,24;
Ps. 25,6!), wurde der römischen Welt klargelegt, Staat und
Christentum seien ohne weiteres vereinbar.

Diese politisch-tendenziöse Darstellung wirkte bis in die
Gegenwart und war auch der Grund ständiger Proteste der
Regierung des heutigen Israel gegen die Behauptungen der
römischen Kurie, die Juden seien schuld am Tode Christi. Es

wurde sogar beim Obersten Gericht in Israel ein Antrag auf
Revision des Prozesses Jesu gestellt, wie Augstein seinerzeit
berichtet hat, wobei er auch die «Neue Zürcher Zeitung» v. 1 5.7.
1972 zitiert (Jesus-Menschensohn, 219, 474). Eine
Wiederaufnahme des Verfahrens gegen Jesus wurde aber verworfen,
weil kein juridisches, sondern ein historisches Problem
vorliege. Auch fehle es an Beweismitteln. Man meinte damit
authentische Niederschriften bzw. Akten über diesen mysteriösen

Prozess. Obwohl die Kirche aufgrund von Schriften der
Kirchenväter Tertullian und Justinus behauptet hat, über den
Prozess Jesu sei ein Sonderbericht des Pilatus an Kaiser Tiberius
nach Rom abgegangen, wurde in keinem römischen Archiv ein
derartiger Bericht gefunden. Es wäre auch ganz unmöglich
gewesen, wenn eine römische Behörde auf Wunsch eines

zusammengelaufenen Pöbels oder auf Wunsch von jüdischen
Hohepriestern einen religiösen Schwärmer, von denen es

damals viele gab, gekreuzigt hätte. Das hätte der damaligen
römischen Toleranz in religiösen Dingen widersprochen. Wenn
ein Jesus gekreuzigt wurde, dann wurde er von den Römern
als politischer Aufrührer hingerichtet. In dem Fall hätte sein
Tod aber keine religiöse Bedeutung.

So bleibt die grosse Frage, ob es überhaupt einen Prozess
Jesu gegeben hat. Sicher nicht aus religiösen Gründen. Damit
würde aber auch die «Passion Jesu» illusorisch und zu einer
Fiktion, zu einer Legende, wie es etwa die Geburtsgeschichte
Jesu bei Mattäus und Lukas ist.

Und das Publikum kriegt nie genug...
Was nach dem Studium der Passionsgeschichte und der

Suche nach deren historischen und mythischen Hintergrund
übrigbleibt, ist eine lapidare Erkenntnis:

Der leidende, sterbende und wiederauferstehende Erlöser
der Menschheit steigt als schier unzerstörbare Tradition aus
den Trümmern uralter religiöser Mythen. Seine betrauerte
Passion und seine bejubelte Auferstehung drängte als
seelisches Erlebnisgut von Jahrtausenden im Neuen Testament in
einer letzten geistigen Konsequenz ans Licht. Sie nährt seit
fast zwei Jahrtausenden in Millionen gläubiger Christen die

Hoffnung, dass der auferstandene Christus wiederkommt, wie
er es nach der heiligen Schrift versprochen hat.

Aber er kommt nicht.
Die Menschheit lebt, ob erlöst oder unerlöst, unverändert

weiter. Jesus erschien nicht, als im mittelalterlichen Hexenwahn

neun Millionen unschuldiger Menschen ihr Leben als

brennende Fackeln zu seinerEhre beendeten. Er kam auch nicht,
als auf die Städte Europas im letzten Weltkrieg Feuer und
Bomben vom Himmel fielen und die Urahnen jenes Volkes,
das er einst befreien und erlösen wollte, in den Konzentrationslagern

eines christlichen Volkes ermordet wurden.
Doch voll Hoffnung läuten die Osterglocken und verkündet

Jesus in der heiligen Schrift: «Seht, ich bin bei euch alle Tage -
bis ans Ende der Welt!» Mt. 28,20. RudolfSchmidt

2 FREIDENKER 4/95


	Die Passionslegende

