
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 78 (1995)

Heft: 11

Artikel: Autorität und Macht

Autor: Mühsam, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autorität und Macht
Erich Mühsam

Autorität ist die Massgeblichkeit fremder Erkenntnis für
das eigene Urteil. Jeder Anspruch auf Autorität bedeutet

also die Forderung, dass Menschen auf eine

Meinung verzichten sollen, an deren Stelle die blinde

Anerkennung fertig gelieferter Gedanken, Regeln und
Grundsätze zu treten hat. Die Hinnahme von Autorität
bedeutet demgemäss Preisgabe der Denkkraft und des

Willens, Unterordnung der Persönlichkeit unter von
aussen zugetragene Glaubenssätze und Vorschriften.
Es ist ohne weiteres klar, dass Macht nicht ertragen
würde, wäre der menschliche Geist nicht zuvor der

Einwirkung der Autorität zugänglich gemacht worden.
Wo Autorität Eingang hat, kann sich Macht festsetzen;

wo Macht waltet, schafft sie der Autorität immer neue

Zugänge. Seit Menschen andern Menschen Macht
übersieh eingeräumt haben und dadurch Machthunger
sich zum wichtigsten Gestalter gesellschaftlicher
Beziehungen zwischen den Menschen entwickeln konnte
- im Machtgelüst liegt das hervorstechendste
Unterscheidungsmerkmal des Menschen gegenüber den

Tieren, bei denen das natürliche Gesellschaftsdasein

nirgends von Machtverhältnissen innerhalb der
gleichen Gattung verdrängt werden konnte -, seit den

Anfängen der Heranbildung von Vorrechten unter den

Menschen ist zu allen Zeiten der Glaube an Autorität bei

denen grossgezüchtet worden, die ein Machtwille sich

zur Beherrschung ausersehen hatte. Denn Autorität
gründet sich auf seelische Beeinflussung, auf
Zubereitung des Geistes, Glauben und Vertrauen auf
Kosten von Denken und Urteilen gelten zu lassen. Wer
so weit gebracht ist, zu glauben, ohne zu prüfen, und
sei es selbst das Unmögliche und Vernunftwidrige, der
wird auch bereit sein, zu gehorchen, ohne sich

aufzulehnen, selbst wo das Zweckwidrigste und seinem
Vorteil Entgegengesetzte von ihm verlangt wird.

Der älteste und bis heute bewährteste
Weg, Autoritätsglauben zu erwecken,
ist die Vortäuschung überirdischer,
göttlicher Mächte, deren Gebot der
Mensch willfährig, deren Urteil er
verantwortlich zu sein hat.

Das ursprüngliche Gefühl von Recht und Unrecht liesse

keinen Angriff auf die menschliche Selbstbestimmung
zu. Das Bewusstsein, dass nur Gleichheit und
Gegenseitigkeit wirkliches gesellschaftliches Recht

ermöglicht, schlösse jede Machtbetätigung von
Menschen über Menschen aus. Dem unverbildeten Gemüt
des naturverbundenen Menschen konnte der Sinn für

Obrigkeitsvorrecht und Untertanenverpflichtung
daher nicht anders beigebracht werden als durch die

Vorstellung, ausserweltliche, himmlische Wesen
seien die Schöpferund LenkerallerDinge, ihnen, nicht
sich selbst oder seinesgleichen sei der Mensch in allem
Tun und Lassen verantwortlich.

Wem der Glaube an göttliche Allmacht
begreiflich gemacht war, der konnte für
den Glauben an menschliche Macht

gewonnen werden. Dazu bedurfte es

nur der Einflüsterung, die Götter
übertrügen den Wachdienst über das
Verhalten der Menschen mit höheren Weihen

versehenen irdischen Stellvertretern.

So gelang es, die Autorität der
Priester sicherzustellen und damit jeder
weiteren Autorität Zutritt zum
gesellschaftlichen Bewusstsein zu schaffen.

In guter Kenntnis der Menschenseele wussten die

Priester, dass die natürliche Abwehr jeder Autorität im

Selbstgefühl begründet ist, das auf Selbstbestimmung
und gleichberechtigte Uebereinkunft hinweist. Selbstgefühl

und Stolz kann nur durch Erregung von Furcht

gebrochen werden. Darum wurde mit dem Glauben an
die Götter zugleich die Angst vor ihnen den Gemütern
eingeflösst. Die Furcht, sonst allgemein als Kläglichkeit
betrachtet, wurde den unsichtbaren Göttern gegenüber

zur tugendhaften Pflicht erhoben. Wer aber einmal

Gottesfurcht gelernt hat, der wird auch Priesterfurcht,

Königsfurcht, Gesetzesfurcht und Eigentumsfurcht

lernen und sich nach Belieben regieren lassen.

Ausser dem Selbstbewusstsein musste auch das

angeborene Rechtsgefühl, das sozialen Ursprungs ist,

gebrochen werden, um auf Autorität Macht begründen

zu können. Die Verletzung des sozialen
Rechtsempfindens geschieht durch Verweigerung der

Gleichberechtigung oder Aufhebung der
Gegenseitigkeit im gesellschaftlichen Leben. Da jedoch
die Autorität Ungleichheit und Abhängigkeit zur
Lebensbedingung hat, musste der Begriff des Unrechts

von seiner selbstverständlichen Bedeutung abgebogen
werden. Die Priester ersannen dazu die von der Beziehung

zur Gesellschaft losgelöste und nur in Beziehung
zur Gottheit festgelegte Sünde. Unrecht ist die

Verfehlung gegen die menschliche Gemeinschaft, Sün-

FREIDENKER 11/95 3



de die Verfehlung gegen die göttliche, mithin gegen die

priesterliche Autorität. Während jedoch der Bestand

dersozialenGemeinschaftdurchallesdieGegenseitigkeit
störende Unrecht bedroht wird, ist das Begehen sündiger
Handlungen Lebensbedingung für die Autorität derer,
die über Menschenseelen herrschen wollen. Sie brauchen

dieSchuld ihrer Gläubigen, weil nurdiezerknirschte
Seele sich himmlischen Machtsprüchen unterwirft. Alle
Priesterschaft lebt vom schlechten Gewissen der
Menschen, aber nur die Vorstellung von Strafen nach

dem Tode und von Beaufsichtigung auch der

geheimsten Gedanken und Regungen hält die Furcht
dauernd rege, selbst bei gerechtestem Wandel im
Verkehr mit dem Mitmenschen von den göttlichen
Geboten abzuirren. Liegt es doch in der Natur jeder
Autorität, alle moralischen Verpflichtungen, die das

soziale Gewissen fordert, aufzuheben - anders könnte

ja keine Obrigkeit ihre eigene Verletzung der
Gleichheitsidee sittlich rechtfertigen - und die volle

Verantwortung in allen Dingen unter ausserhalb der

persönlichen Würdigung stehende feste Gebote zu
stellen.

Das soziale Bewusstsein unterscheidet rechtliche und
widerrechtliche Handlungen; ihr Prüfstein ist die Achtung

oder Missachtung der Gleichberechtigung. Die

Autorität dagegen unterscheidet erlaubte und verbotene

Handlungen; ein den Beherrschten zugänglicher
Prüfstein für ihre moralische Verschiedenheit ist nicht
vorhanden. Die Gottheit, die Priesterschaft, in der Folge
der Herzog, der Fürst, der Adel, die Führung befiehlt,
verbietet, macht schuldig, straft, besteuert, nutzt aus.
Das Gesetz tritt an die Stelle der Selbstbestimmung, der
Glaube an die Stelle des Urteils, der Gehorsam an die
Stelle der Verantwortung, die Demut an die Stelle des

Mutes, die Jenseitsfurcht an die Stelle des Diesseitskampfes.

Die soziale Gemeinschaft dankt ab zugunsten
der unmündigen Bereitschaft, Schuld zu häufen, zu
bereuen und abzubüssen, Machtanzubeten und Macht
anzustreben, die Persönlichkeit mitsamt der Gesellschaft

zu töten und das irdische Leben an ein
überirdisches Himmelreich zu verraten. Wer aber im Tode
in den Himmel will, der will im Leben an die Macht, und

wer im Leben die Macht hat, der tröstet seine Opfer mit
dem Himmelreich nach dem Tode.

Solange die Völker sich unbefangen der Natur
verschwistert fühlten, in gesellschaftlicher
Gegenseitigkeit schufen und genossen, gab es bei ihnen noch
keine zentrale Gottheit mit unbeschränkter Autorität.
Das kindliche Verehrungsbedürfnis gab den Gestirnen
und den Naturkräften Götternamen, aber die
heidnischen Religionen verteilten die segenvollen
Eigenschaften, die sie den Sinnbildern und Geistern

beimassen, unter die vorgestellten höheren Wesen,
und so konnten auch die Priester jeweils nur auf dem
Gebiet Autorität geltend machen, auf dem ihre Götter

anbetungswürdig schienen. Erst das Judentum zentralisierte

den Gottgedanken, erst die jüdisch-christliche
Religion stellte eine Allmacht über der Menschheit auf,
schuf den Begriff der Gottesknechtschaft, unterwarf
Denken, Fühlen und Handeln den unantastbaren
Satzungen einer jeder Absetzbarkeit, ja, jeder
Anzweiflung entzogenen einheitlichen Autorität.
Die Priester des allmächtigen, allwissenden,
allgegenwärtigen Gottes erlangten dadurch die
schrankenlose Macht über die Seelen der Gläubigen,
eine Macht, der sie durch die Errichtung der Kirche den
Halt der vollkommensten Zentralisation gaben.

Dass der Anarchismus mit dem Glauben an eine
ausserhalb der Persönlichkeit wirkende bewusste und

willensbegabte Kraft unvereinbar ist, bedarf keiner
besonderen Darlegung. Der Begriff der Religion könnte
nur insofern mit anarchistischer Denkweise in

Uebereinstimmung gebracht werden, wie er als

Hingebung und Versunkenheit des Ich in seiner Beziehung

zu Menschheit und Weltall gemeint wäre. Wo
aber, wie es hier und da geschieht, von christlichem
Anarchismus geredet wird, liegt immer der Verdacht
nahe, es solle die Ablehnung des Staates und der
irdischen Obrikgkeit zum Ausdruck kommen,
hingegen der sich selbst misstrauenden Seele die Zuflucht
zu einer jenseitigen Schöpfer- und Bewacherautorität
offengehalten werden. Jede wirkliche oder vorgestellte

Autorität ist aber Preisgabe der
Selbstverantwortlichkeit an eine über der Persönlichkeit
wirkende Macht mit der Bedeutung von Aufsicht,
Befehlsgewalt und Gerichtsbarkeit.

Es ist nur folgerichtig, dass die staatliche
Autorität sich als moralischer Machtstütze

stets und überall der kirchlichen
Gebotsformen bedient; ebenso, dass die
Kirchenach bester Möglichkeit die
staatlichen Machtmittel zum Schutze der

göttlichen Autorität in Anspruch nimmt.

Die der Staatsmacht in jahrhundertelangen Kämpfen
von den sich gegen jeden Gewissenszwang immer
wieder aufbäumenden Völkern abgetrotzte formale

Anerkennung der Glaubensfreiheit ist den Gesetzgebern

fast nirgends ein Hindernis, den jüdisch-christlichen

Eingott als tatsächlich vorhanden anzunehmen
und unter besonderen Schutz zu stellen. Der Kampf

gegen die kirchlichen Lehren von freiheitlichen
Gesichtspunkten aus ist auch in Ländern, die in Technik
und Wissenschaften weitvorgeschritten sind, grösseren
Erschwerungen unterworfen als sogar der Kampf
gegen den Staat und seine Gesetze und Einrichtungen.

4 FREIDENKER 11/95



Erich Mühsam
Biographische Notizen: geb. 1878 in Berlin als Sohn eines

jüdischen Apothekers; Apothekerlehre und frühe Manifestationen

schriftstellerischen Ehrgeizes; freier Schriftsteller in

München; Freundschaft mit Wedekind, ab 1901 mit Gustav
Landauer; politische Entwicklung vom Sozialismus zum
Anarchismus, Verehrer Bakunins und Kropotkins; ab 1908
Herausgeber der Zeitschrift "Kain". Neben Landauer u.a.
Führer der ersten Bayerischen Räterepublik 1919; mit Ernst

Troller u.a. zu Festungshaft verurteilt und 1924 amnestiert;
Herausgeber der anarchistischen Zeitschrift "Fanal"; 1933
verhaftet von den Nationalsozialisten, starb 1934 im
Konzentrationslager.

Angriffe mit den wirksamen Mitteln des Spottes und
der zornigen Grobheit werden von Gott und seinen

irdischen Stellvertretern unter Einsatz schwerster staatlicher

Straf- und Unterdrückungsmittel abgewehrt.
Denn die Religion liefert dem Staate dank ihrer Berufung

zur Seelsorge, welche alles irdische Glück aus

willigem Glauben, aus Befolgen bestimmer Vorschriften

für alles Fühlen und Verhalten und aus der
Vorbereitung eines ewigen bewussten Lebens nach dem
Tode herleitet, die sittliche Grundlage, die ihm gestattet,

auf den Gehorsam gegen seine Regierung zu
rechnen. So ist es auch kein Widerspruch, dass der Staat
seine Gesetze keineswegs durchweg, wie es die
Nurmaterialisten meinen beweisen zu können, nach den
unmittelbaren Bedürfnissen der Kapitalisten herrichtet.
Von der Aufrechterhaltung der Strafen, welche zum
Beispiel das geschlechtliche Verhalten ausserhalb der
Ehe bedrohen, die bestimmte Veranlagungen verfemen
oder die Leibesfrucht der eigenen EntSchliessung der
Frauen entziehen, hängen die Ausbeutungsrechte der
Grund-, Haus- und Maschineneigentümer schwerlich
ab. In diesen und ähnlichen Fällen dient das Staats¬

gesetz einfach der Unterstützung der Kirche, in ihrer

Aufgabe, den Wandel der Menschen in den privatesten
Angelegenheiten zu überwachen und eine
Verselbständigung der Persönlichkeit gegenüber den

göttlichen Regeln zu verhindern.

Indem der Staat die Macht der Kirche dadurch befestigt,
dass er das, was sie Sünde nennt, mit seinen
Zwangsvorrichtungen unterbindet, verbreitert er gleichzeitig
sein eigenes Machtgebiet über die Grenzen des ihm

ursprünglich zugedachten Beherrschungsbereichs des
öffentlichen Ordnungsdienstes hinaus. Der Kirche kann
dieser staatliche Machtzuwachs aus zwei Gründen nur
erwünscht sein: einmal verdingt sich ihr der Staat als

Vollstreckungsorgan mit seinen physischen Kräften da,

wo ihr eigene Ausführungsgewalt nicht zur Verfügung
steht; ferner aber ist keine Macht imstande, sich für die
Dauer stark zu erhalten, wenn sie nicht mit der
Ausübung von Macht die Verleihung von Macht verbindet.
Die Kirchenmacht lässt die Staatsmacht in ihre Bezirke

ein, um ihrerseits wiederum Macht über Dinge zu
erwerben, die in den weltlichen Geschäftskreis des

Staates zu gehören scheinen. Die Macht über die

Seelen, die sie kraft der religiösen Beeinflussung der
Menschen ausübt, ergänzt sie durch Erringung politischer

Macht im Staate. Dadurch macht sie sich den
ökonomischen Machthabern unentbehrlich, die nun
der Kirche die Wege zu weiterer Entfaltung von Autorität

öffnen. Siel iefern der Kirche die Schule aus und
erreichen so, dass die Jugend im Geiste der Autorität
erzogen wird, somit brauchbaren Stoff zum
Beherrschtwerden, willigen Ausbeutungsnachwuchs
hergibt und frühzeitig den Drang pflegt, selbst
Machtinhaber zu werden.

Sie wissen, dass nur der ein guter Knecht ist, der selbst
knechtet oder doch knechten möchte, wie die Kirche

weiss, dass nur der mit Leidenschaft Herr sein kann, der
noch einen Herrn über sich fühlt. Also: mit dem Er-

¦ wachen von Machtsuchtschufen sich die Menschen die
Gottheit. Sie unterwarfen sich ihrer Herrschaft, um
andere Menschen der eigenen Herrschaft unterwerfen
zu können. Jeder UntenA/orfene wird wiederum mit
Macht ausgestattet, damit er umso leichter beherrscht
werden kann. Jede Unterwerfung und Beherrschung
führt zu materieller Ausbeutung, jede Ausbeutung zu
Autorität, Zentralismus, Staat.

Gott und der Staat sind die beiden Pole

der Macht, die auf der Verneinung von
Gleichberechtigung, Gegenseitigkeit
und Selbstverantwortung beruht.

aus: Mühsam Erich: Befreiung der Gesellschaft vom Staat,
Berlin: Karin Kramer Verlag 1973, Seiten 33-38

Erich Mühsams Werke sind heute noch im Buchhandel erhältlich.

FREIDENKER 11/95 5


	Autorität und Macht

