Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 77 (1994)

Heft: 5

Artikel: Das Tier und die Kirche : Gnade Gott! : Leitartikel des Info-Blichleins
Nr. 28 (April 94) des Tierschutzbundes Basel

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREI

DENKER

65 ISSN 0256-8993

«-
i
;

Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

77. Jahrgang

Mai 1994 Nr. 5

Leitartikel des Info-Blchleins Nr. 26
(April 94) des Tierschutzbundes Basel:

Das Tier und die Kirche —

Gnade Gott!

Wir sind uns bewusst, dass das Thema
dieses Leitartikels ein sehr komplexes ist.
Religion als Diskussionsthema ist sehr hei-
kel, da jede und jeder mit diesem Thema
etwas anderes verbindet. Doch wir moch-
ten in diesem Artikel nicht iiber Religion
als Glaubensform sprechen, sondern von
der Kircheals Institution. Einer Institution,
die — mit wenigen Ausnahmen - immer
mehr mit Politik, Geld und Macht zu tun
hat und immer weniger mit dem ur-
spriinglichen Glauben. Wie sonst kann
man sich erkliren, dass die Kirche so viel
menschliches Leid und Ungliick toleriert
und nichts dagegen unternimmt? Wir
konnen auch nicht akzeptieren, dass diese
gleiche Kirche behauptet, Tiere hitten
keine Seele und seien nur auf der Welt,um
von Menschen «beniitzt» zu werden.

In unseren Bulletins haben wir verschiedent-
lich auf tierquélerische Anlésse hingewiesen,
die von der Kirche toleriert oder gar organi-
siert werden. Dazu gehoren das Herunter-
werfen einer lebenden Ziege von einem
Kirchturm, das Quilen von Stieren in den
Strassen und in der Arena, das Plagen von
Eseln, Hunden und Katzen und vieles mehr.
Meistens wird uns von den kirchlichen Insti-
tutionen auf unsere Anfragen hin entweder
gar nicht geantwortet, man beruft sich auf
«alte Traditionen, die einem guten Zweck
dienen», oder die Antwort ist offensichtlich
standardisiert und ausweichend.

So zum Beispiel auf unsere Anfrage im
Mirz 93 zu den Tierquilereien in den
Stierarenen Spaniens. Die Antwort war ein
Schreiben aus dem «Staatssekretariat, erste
Sektion/allgemeine Angelegenheiten»:

Sehr geehrte Frau Baerenzung,

das Staatssekretariat bestdtigt [hnen den Emp-
fang Ihres engagierten Schreibens und teilt
freundlich mit, dass Ihre Stellungnahme zum
Thema Tierschutz aufmerksam zur Kenntnis
genommen wurde.

Zu dem von Ihnen angesprochenen Anliegen
iiberreicht lhnen dieses Sekretariat in der An-
lage einige Ausziige aus Ansprachen von Papst
Johannes Paul, die sich mit diesen Fragen
befassen. Zugleich aber muss darauf hinge-
wiesen werden, dass die Einflussmoglichkeiten
des Heiligen Vaters in diesem Bereich keines-
wegs so gross sind, wie es manche von Sorge
und Schmerz erfiillte Menschen vielleicht an-
nehmen madchten. Andererseits sieht sich die
Kirche veranlasst, engagierten Tierschiitzern
auch die Gegenfrage zu stellen, ob sie selbst
bereit sind, sich mit ebenso grossem und wo-
moglich noch grosserem Einsatz gegen die
weltweiten Ubel des Hungers, der Abtreibung
und der Verletzung der Menschenrechte zur
Wehr zu setzen. Fiir die wirksame Beseitigung
dieser Ubel setzt sich die Kirche mit aller
Kraft ein und erwartet hierbei auch eine noch
entschiedenere Unterstiitzung von umweltbe-
wussten Frauen und Mdnnern.

Des weiteren darf Ihnen empfohlen werden,
sich unmittelbar an den Vorsitzenden der
Spanischen Bischofskonferenz zu wenden ...
(Adresse)

- Mit der Bitte um wohlwollendes Bedenken
dieser kurzen Hinweise und besten Wiinschen

Mons. L. Sandri, Assessor

Eine solche Antwort ist nicht nur nichts-
sagend, sie ist irgendwie auch arrogant. Und
wenn sich die Kirche wirklich «mit aller
Kraft» einsetzt, warum gibt es denn noch
immer so viel Ungliick auf dieser Welt (wel-
ches ja die Kirche zum Teil mitverursacht hat
— man denke nur an die Kreuzritter-Ziige,
an die Hexenverbrennungen, an die vielen
«Heiden», die im Namen der Kirche gefoltert
und getétet wurden, an die heutige Politik
der Kirche in Sachen Bevolkerungsexplosion
und AIDS!)?

Der neue Katechismus:

alles beim alten

Anlisslich der Neubearbeitung des Katechis-
mus der katholischen Kirche haben viele
gldubige Menschen auf ein Machtwort des
Kirchenoberen gewartet, das die furchtbaren
Verbrechen an hilflosen Tieren anprangern

und verdammen wiirde. Doch davon st nichts
zu finden; im Gegenteil: von den Tieren ist
nicht die Rede. In der Schépfungsgeschichte
schreibt man nur noch von «Licht und Dun-
kelheit, Wind und Feuer, Wasser und Erde,
Bdumen und Friichten.. .»

In der Arche Noah wurden nur noch
«lebende Wesen» mitgenommen.

Im Stall von Betlehem umgeben jetzt nur
noch «die Jungfrau, Hirten, Engel und die
heiligen drei Konige» das Jesuskind.

In der Lehre von Jesus heisst es: «Der
Vater im Himmel weiss, was ihr braucht».
Frither hiess es: «Die Spatzen sden nicht
und ernten nicht, und der Vater im Himmel
erndhrt sie doch. . .»

Sogar in der heiligen Geschichte des Franz
von Assisi ldsst man ihn nur noch sprechen
tiber «die Schwester Sonne, das Wasser, die
Mutter Erde, iiber Friichte, Blumen und
Griinzeug...»

Erst ganz weit hinten wird das erste Mal die
Tierwelt erwihnt; leider nur im negativen,
erniedrigenden Sinne: «Menschen, die Inzucht
begehen, fallen zuriick auf das Niveau der
Tierwelt...»

Berziiglich des fiinften Gebots «Du sollst
nicht téten» wurde jetzt nach 2000 Jahren
plotzlich sehr aufdringlich herausgestellt,
dass sich das Totungsverbot nur auf mensch-
liches Leben bezieht.

Endlich, ganz hinten auf Seite 490 (siebtes
Gebot) spricht man von den Tieren: «Der
Verbrauch von mineralischen, pflanzlichen
und tierischen Vorrdten soll mit Mass
gehandhabt werden, um auch kommenden
Generationen einen gewissen Lebensstan-
dard zu garantieren.»

Mit andern Worten: Kupferbergwerke,
Erdolvorrdte, Waldbestinde, Hasen, Pferde,
Hunde etc. sollen nicht restlos «verbraucht»
werden. Dass die tierischen «Vorrite» Mit-
geschopfe sind, die eine Seele haben, Freude
und Schmerz verspiiren, Zuneigung empfin-
den, haben die Kirchenviter kaltbliitig und
absichtlich iibergangen.

Diesmal:

Der alttestamentarische Gottesbegriff v 36
Das AIDS-Virus ein Produkt des Pentagons? ‘ 37
DV 94 / Resolution der WELTUNION DER FREIDENKER ‘ 38

33



Doch es kommt noch schlimmer, denn es
heisst dort auch: «Es ist rechtmdssig, die Tie-
re fiir die Nahrung und Bekleidung zu ver-
wenden, wie auchfiir die Freizeitgestaltung.»
Ein paar Beispiele von «Freizeitgestaltung
mit Tieren» haben wir schon erwihnt, doch
die Kirche meint wohl noch andere, die wir
nachfolgend beschreiben werden.

Dann heisst es: «Tierversuche sind mora-
lisch annehmbar, falls sie in gewissen Nor-
men bleiben». Was wohl die Herren Wiirden-
triger unter «gewissen Normen» verstehen?

Zuletzt noch zwei Ratschlige aus dem
neuen Katechismus zum Umgang mit Tie-
ren: «Man soll den Tieren keine Zuneigung
geben, da man diese nur den Menschen
schuldet!» und «Es ist unwiirdig, fiir die Tiere
Geld auszugeben, sondern man soll damit
die Not der Menschen lindern!»

Da konnte die Kirche doch einmal mit
gutem Beispiel vorangehen und ihr Geld
nicht in Munitions- und Autofabriken, in
Parteikassen und sonstige dubiose Geschéfte
stecken, sondern die Schatzkammern 6ffnen,
Kunstsammlungen verdussern, beim Luxus
der Obrigkeit sparen (zum Beispiel bei den
Reise- und Reprisentationsspesen) und das
Geld den armen Léndern der Dritten Welt
spenden. Aber eben, im Theoretisieren war
die Kirche schon immer stark.

Wie der Herr, so s'Gscherr

«Wenn es darum geht, das Leben eines Kin-
des zu retten, ist alles erlaubt», erklirt der
Herzchirurg Carlon Marcelletti vom pipstli-
chen Kinderspital Bambino Gesu (Jesuskind)
in Rom. Der Chirurg und sein Team wollen
beim ndchsten Notfall einem Baby ein

34

Pavianherz einpflanzen. Auch die Vertreter
derKirche sind damiteinverstanden. Someint
Monsignore Elio Sgreccia, Chef des bioethi-
schen Zentrums der «Universitit vom Heili-
gen Herz»: «Anders als zum Beispiel das
Gehirn oder die Sexualorgane ist das Herz
kein Organ der Identitdit des Menschen.» Die
Pioniere der Pavianherzverpflanzung weisen
darauf hin, dass es viel zuwenig menschliche
Herz-Spender gibt. Dabei konnen sie auf die
Unterstiitzung prominenter Kollegen zéhlen.
Professor Corrado Manni vom «Heiligen
Herz-Spital»: «Das Problem der Organver-
pflanzung kann nicht nur mit menschlichen
Spendern geldst werden — es braucht Alter-
nativen». Girolamo Sirchia, einer der Top-
Experten fiir Organverpflanzung, verweist
jedoch auf noch zwei ungeloste Probleme:
Die Gefahr eines bisher unbekannten Virus,
das vom Affen auf den Menschen iibertragen
werden konnte, und das Risiko, dass das
Affenherz abgestossen wird. Genau das pas-
sierte vor ein paar Jahren nach einem Experi-
ment in den USA: Das Baby starb nach 21
Tagen.

Erzbischof Alfredo Battisti erklérte vor ein
paar Jahren in einer Weihnachtspredigt: «Es
ist keine Siinde, einen Hund zu schlagen oder
verhungern zu lassen.» Da ist eigentlich jeder
Kommentar iiberfliissig.

Jagdwaffen «made by Church»
Im sogenannten «Eigerheim» in Schleswig-
Holstein, einer Behindertenwerkstatt, wer-
den Jagdwaffen hergestellt. Doch der Bi-
schof, der fiir diesen Bezirk verantwortlich
ist, findet eigentlich nichts dabei, da dies
«bundesweit anerkannt» sei.

Weidmannsdank, Herr Pfarrer
Alljihrlich um den Hubertustag am 3. No-
vember findet in einigen Kirchen Deutsch-
lands ein ebenso merkwiirdiges wie maka-
bres Schauspiel statt. Jagdausiibende tragen
dann das, was ihnen vorher die Hunde
apportiert haben, hinein in die Kirchen, um
es vor den Altédren abzulegen. Nachdem dann
die Gotteshduser ein dhnliches Aussehen
angenommen haben wie eine Metzgete bei
einem Firmenjubildum, besteigen festlich
gewandete Geistliche oder jagdliche Laien-
prediger die Kanzeln und ziehen vom Leder
wider die Tier-, Natur- und Umweltschiitzer
wie gegen den Leibhaftigen, preisen den
Hermn ob des verrichteten T6tungswerkes
und lassen, je nach religioser Couleur, ihren
Weihrauch oder ihre Gebete iiber die aus-
gelegten Kadaver gen Himmel steigen. Am
Schluss verbldst dann der Organist mittels
seiner Orgelpfeifen die Strecke.

Hubertusgottesdienste oder Hubertus-
messen nennt man diese sich alljdhrlich mit
oberhirtlichem Segen wiederholenden Kir-
chenschidndungen. Sie dienen, wie es heisst,
der Pflege eines alten Brauchtums, fiir das
man — Tote konnen sich nicht wehren — den
heiligen Hubertus in Anspruch nimmt.

Was aber bewegt die Jagd- und einige Seel-
sorgetreibenden, ausgerechnet christliche
Kirchen zum Schauplatz ihres absonderlichen
Treibens zu machen? Vor allem, da es ja nie-
manden gibt, der sich Christus auch nur mit
einem Messer, geschweige denn mit einem
Gewehr in der Hand vorstellen kann? Wollen
sie dem lieben Gott zeigen, in welchem Zu-
stand seine Geschopfe — nach ihrem nekro-
philen Weltverstindnis — am herrlichsten
sind? Wollen sie ihm danken, dass er ihnen
erlaubt, sie in diesen Zustand zu versetzen?

Wir haben da so unsere Zweifel. In der
Bibel erscheint die Tétungserlaubnis immer
streng zweckgebunden. «Du sollst essen von
allerlei Tieren...» heisst es im Buch Mose,
und es folgen Aufzihlungen essbarer Tiere.
Ausschliesslich in diesem Zusammenhang —
um Nahrung zu beschaffen oder um Bedro-
hungen der menschlichen Nahrungsgrund-
lage abzuwenden — sind sie auch jagdbare
Tiere. Die T6tung von tierischem Leben kann
nach biblischem Verstindnis nicht aus dem
Zusammenhang des Lebens gelost werden.
Das heisst, sie ist nur dort erlaubt, wo es dar-
um geht, anderes Leben dadurch zu erhalten.

Wie steht es in Lukas 19,46: «Mein Haus
ist ein Bethaus; ihr aber habt's gemacht zur
Mérdergrube.»

Kritiker werden ausgeschaltet

Sicher ist Ihnen der katholische Theologe
Eugen Drewermann mit seinen provokativen
Ausserungen lingst ein Begriff. Er klagt die
Kirche an, durch ihr ungerechtfertigtes Welt-
und Ewigkeitsbild, das nur den Menschen in
den Mittelpunkt stellt, Schuld an den Leiden
der Kreatur zu tragen. Wohl zu Recht zweifelt
Drewermann an unserem «Recht», die Tiere
ausbeuten und tdten zu diirfen. So sind in



seinem Buch «Uber die Unsterblichkeit der
Tiere» folgende Zeilen zu lesen. «Die christ-
liche Lehre von der Auferstehung liess zu
Recht die menschliche Existenz als unendlich
kostbar und gross erscheinen; sie erkaufte
diesen Gewinn aber mit einem unertragli-
chen Nachtelil: Sie griindete damit die abso-
lute Hochschdtzung des Menschen auf die
relative Missachtung aller anderen Mitge-
schopfe; sie zerriss auf diese Weise ideolo-
gisch das gemeinsame Band des Lebens, das
Menschen und Tiere miteinander verbindet.
Wir leben heute in einer Zeit, in der alles
Reden von Natur und Umweltschutz seine
Ernsthaftigkeit an der Frage der menschli-
chen Geburtenkontrolle erweisen muss. We-
niger Menschen zugunsten des Erhalts einer
grosseren Vielfalt von Tier- und Pflanzen-
arten — ein solches Programm ist fiir den
christlichen Anthropozentrismus (Menschen-
zentriertheit) auch heute noch eine schier
unertrégliche Zumutung. Wenn nur das Le-
ben des Menschen Ewigkeitsbedeutung be-
sitzt, so kann es dieser theologischen Ausnah-
me zufolge gar nicht genug Menschen geben,
sind doch sie allein zu einem ewigen Gliick
berufen, wihrend das Dasein von Pflanzen
und Tieren als nichts gilt im Angesicht der
Ewigkeit. Mit der Mentalitdt, mit der man
Steinkohle abbaut, geht man heute daran,
Tiere als Schlachtfleischlieferanten zu ziich-
ten und zu mdsten, bis sie verkaufsrentabel
den Weg in die Todesfabriken der stddtischen
Schlachthife antreten. Kalber, eingekerkert
in vier enge Bretter, die diesen Sarg nur
einmal in ihrem Leben verlassen — auf ihrem
letzten Gang zum Metzger. Schweine in
lebenslanger Anbindehaltung, ohne Einstreu
auf Betonbdden. Die eigentliche Bedingung
der Maglichkeit all dieser Praktiken liegt in
dem christlichen Glaubenssatz, dass allein
der Mensch unsterbliches Leben besitzt,
wdahrend die Tiere nichts sind als verbrauch-
bares Material zum Nutzen des Menschen als
Herrn der Schipfung in Zeit und Ewigkeit.»

Der Erzbischof von Paderborn, Johannes
Joachim Degenhardt, verbot dem Theologen
und Psychotherapeuten Prof. Dr. Drewer-
mann im Mirz 1992 jede weitere priester-
liche Tatigkeit. Dies nachdem ihm schon
vorher verboten worden war, zu predigen
und zu unterrichten. Gleichzeitig droht er
ihm, ihn zu exkommunizieren. So geht die
Kirche mit ihren Kritikern um.

Auch der grossartige Theologe Carl An-
ders Skriver, der sich in seinen Biichern mit
dem Verhiltnis der Kirche zu den Tieren
befasste, wurde immer wieder von dieser
Institution heftig attackiert. Doch wie schrieb
er so schon in seinem Buch «Der Verrat der
Kirchen an den Tieren»: «Selbstverstindlich
schaut jeder anstindige Mensch in jeder
guten Sache nach der Hilfe der Religion aus.
[Der Vollstandigkeit halber hat die Redaktion
des «Freidenkers» diesen und den folgen-
den Unsinn nicht ausgemerzt.] So hofft auch
der Tierschutz auf die Unterstiitzung der

Kirche. Aber wir miissen uns dariiber im
klaren sein: Das Engagement mit Jesus, dem
Griinder des Christentums, ist eine Begeg-
nung und Auseinandersetzung mit Gott, mit
der Wahrheit, der Ehrlichkeit, der Gerech-
tigkeit und der absoluten Liebe. Jesus sagt:
Wer sich mir naht, naht sich dem Feuer!*
Da wird's heiss! Da muss man heisse Eisen
anfassen. Da gibt's keine Tabus mehr.»

Skriver geht noch weiter und vertritt die
Ansicht, dass alle Tiere eine Seele und ein
Bewusstsein haben und dass es hierbei keine
Unterschiede innerhalb der Tierrassen und
zum Menschen gibt. Im gleichen Buch
schreibt er: «Die populdre und meinetwegen
auch wissenschaftliche* Meinung, dass die
Kleintiere wie Fliege, Biene und Ameise we-
niger bewusst sind als etwa Schaf und Rind
und dementsprechend ihre Totung ethisch
irrelevant ist, ist nur ein naives, materiali-
stisches Vorurteil. Wie bedeutungslos muss
danach der Mensch erscheinen in den Au-
gen eines Wales! Was wissen wir iiber die
Schmerzempfindlichkeit sogenannter niede-
rer Tiere? Ob unsere Sprache das Bild: ,sich
vor Schmerz kriimmen' nicht aus dem Leben
eines Wurmes abgesehen hat?»

Und die Bibel hat doch recht
Wenn die Kirche die Bibel zitiert, dann
nimmt sie immer nur den Spruch: «Macht
euch die Erde untertan...» Doch in der Bibel
ist viel mehr iiber die Tiere zu finden!

Das Tier als Geschopf Gottes

Im Buch Genesis (1,24) wird die Erschaffung
der Tiere erzihlt: «Nun sprach Gott: Es bringe
die Erde hervor lebendige Wesen nach ihren
Arten: Vieh, Gewiirm und Wild des Feldes
nach ihren Arten! Und es geschah so. Gott
machte das Wild des Feldes nach seinen Arten
und alles Gewiirm auf dem Erdboden nach
seinen Arten. Und Gott sah, dass es gut war.»

Das Tier unter dem Schutz Gottes
In der Genesis (9,9-10) steht beim Bund mit
Noah: «Seht, ich schliesse einen Bund mit euch
und mit euren Nachkommen nach euch, und
mit allen Lebewesen, die bei eiich sind: mit den
Vageln, dem Vieh und allem Wild des Feldes
bei euch, mit allem, was aus der Arche her-
ausgegangen ist, mit allen Tieren der Erde.»

In Psalm 50 (49) lesen wir: «Alles Getier
im Walde ist mein, zu Tausenden mein das
Wild meiner Berge. Ich kenne alle Vigel des
Himmels, was sich regt auf den Fluren, es ist
mir bekannt.»

Und da soll irgendein kirchlicher Wiirden-
triger behaupten, Tiere hitten keine Seele
und Gott interessiere sich nicht fiir sie...!

Altes jidisches Marchen

Einst fiihrte man ein Kalb zum Schlachten.
Der Instinkt sagte ihm, was ihm bevorstehe.
Es fliichtete und versteckte den Kopf in dem
Rockzipfel eines Rabbis und weinte. Es bat
ihn um seine Hilfe. Der Rabbi aber sprach zu
ihm: «Geh, dazu bist du ja erschaffen worden! »

Darauf sprach man im Himmel: «Weil er
kein Mitleid hatte, mogen Ziichtigungen iiber
ihn kommen.» Dreizehn Jahre lang wurde er
durch verschiedene Krankheiten gequilt.

Eines Tages fegte die Magd des Rabbis
Haus und fegte junge Wiesel, die da lagen,
mit fort. Da sprach der Rabbi zu ihr: «Lass sie,
denn Gottes Erbarmen erstreckt sich auch
auf alle seine Geschopfe.»

Darauf sprach man im Himmel: «Weil er
Mitleid hatte, wollen auch wir mit ihm Mit-
leid haben.» So nahmen die Schmerzensjahre
des Rabbis ein Ende.

Das Glauberger Schuldbekenntnis
Immer mehr Theologinnen und Theologen
unterzeichnen das sogenannte Glauberger
Schuldbekenntnis; weltweit sind es iiber 260
Personen und in der Schweiz haben es gegen

10 Pfarrer ebenfalls unterschrieben. Das

Glauberger Schuldbekenntnis wurde im

Friihjahr 1988 vom engagierten Pfarrer-

Ehepaar Christa und Michael Blanke erar-

beitet und umfasst die folgenden Aussagen:

Wir bekennen vor Gott,dem Schopfer der Tiere,

und vor unseren Mitmenschen:

o Wir haben als Christen versagt, weil wir in
unserem Glauben die Tiere vergessen haben.

* Wir waren als Theologen nicht bereit, lebens-
feindlichen Tendenzen in Naturwissenschaft
und Philosophie die Theologie der Schip-
fung entgegenzuhalten.

* Wir haben den diakonischen Auftrag Jesu ver-
raten und unseren geringsten Briidern, den
Tieren nicht gedient.

 Wir haben als Pfarrer Angst, Tieren in unse-
ren Kirchen und Gemeinden Raum zu geben.

» Wirwaren als Kirche taub fiir das Seufzen der
misshandelten und ausgebeuteten Kreatur.

Tiergottesdienste

Zum Gliick gibt es auch Lichtblicke. Immer
mehr Geistliche und Pfarrer stehen zu ihrer
Haltung, Tiere als vollwertige Mitgeschpfe
des Menschen zu akzeptieren, und organi-
sieren Gottesdienste fiir Mensch und Tier.
So beispielsweise letztes Jahr in Rom, zu
Ehren des Franz von Assisi, aber auch in
Deutschland, in Osterreich und der Schweiz,
beispielsweise mit Herrn Pfarrer J. Stéehelin
in Riehen. Hoffen wir, dass sich bald viele
Kirchen und Herzen von Kirchenleuten fiir
die Tiere offnen werden.

Der Brief von Mons. L. Sandri ist nicht nur arro-
gant, er ist vergiftet. «Zugleich aber muss darauf
hingewiesen werden, dass die Einflussmdglich-
keiten des Heiligen Vaters in diesem Bereich
keineswegs so gross sind, wie es manche von
Sorge und Schmerz erfiilite Menschen vielleicht
annehmen mdchten.» Basels Tierschiitzern will
der gnadige Herr zu verstehen geben, dass
einen Menschen die Not der Tiere nicht mit
echter Sorge und nicht mit echtem Schmerz
erfiillen kénne, ihr Mitgefiihl taktischer Natur sei
und sie «die Einflussméglichkeiten des Heiligen
Vaters» boswillig iiberschatzten, um ihn in die
Pflicht nehmen zu kdnnen. Das sei es «viel-
leicht», was sie «mdchten». Die Unfahigkeit,
Tiere zu lieben, und die Listigkeit, beides herab-
lassend auf die Adressaten projiziert, sind ein
Effekt der Christianisierung der Tiere. D. Red.

35



	Das Tier und die Kirche : Gnade Gott! : Leitartikel des Info-Büchleins Nr. 28 (April 94) des Tierschutzbundes Basel

