
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 77 (1994)

Heft: 5

Artikel: Das Tier und die Kirche : Gnade Gott! : Leitartikel des Info-Büchleins
Nr. 28 (April 94) des Tierschutzbundes Basel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREI
DENKER
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz 77. Jahrgang

ISSN 0256-8993

Mai 1994 Nr. 5

Leitartikel des Info-Büchleins Nr. 26
(April 94) des Tierschutzbundes Basel:

Das Tier und die Kirche -
Gnade Gott!

Wir sind uns bewusst, dass das Thema
dieses Leitartikels ein sehr komplexes ist.

Religion als Diskussionsthema ist sehr heikel,

da jede und jeder mit diesem Thema
etwas anderes verbindet. Doch wir möchten

in diesem Artikel nicht über Religion
als Glaubensform sprechen, sondern von
der Kirche als Institution. Einer Institution,
die - mit wenigen Ausnahmen - immer
mehr mit Politik, Geld und Macht zu tun
hat und immer weniger mit dem
ursprünglichen Glauben. Wie sonst kann
man sich erklären, dass die Kirche so viel
menschliches Leid und Unglück toleriert
und nichts dagegen unternimmt? Wir
können auch nicht akzeptieren, dass diese

gleiche Kirche behauptet, Tiere hätten
keine Seele und seien nur aufder Welt, um
von Menschen «benützt» zu werden.

In unseren Bulletins haben wir verschiedentlich

auf tierquälerische Anlässe hingewiesen,
die von der Kirche toleriert oder gar organisiert

werden. Dazu gehören das Herunterwerfen

einer lebenden Ziege von einem

Kirchturm, das Quälen von Stieren in den

Strassen und in der Arena, das Plagen von
Eseln, Hunden und Katzen und vieles mehr.

Meistens wird uns von den kirchlichen
Institutionen auf unsere Anfragen hin entweder

gar nicht geantwortet, man beruft sich auf
«alte Traditionen, die einem guten Zweck
dienen», oder die Antwort ist offensichtlich
standardisiert und ausweichend.

So zum Beispiel auf unsere Anfrage im
März 93 zu den Tierquälereien in den

Stierarenen Spaniens. Die Antwort war ein
Schreiben aus dem «Staatssekretariat, erste

Sektion/allgemeine Angelegenheiten» :

Sehr geehrte Frau Baerenzung,

das Staatssekretariat bestätigt Ihnen den Empfang

Ihres engagierten Schreibens und teilt
freundlich mit, dass Ihre Stellungnahme zum
Thema Tierschutz aufmerksam zur Kenntnis

genommen wurde.

Zu dem von Ihnen angesprochenen Anliegen
überreicht Ihnen dieses Sekretariat in der
Anlage einige Auszüge aus Ansprachen von Papst
Johannes Paul, die sich mit diesen Fragen
befassen. Zugleich aber muss darauf
hingewiesen werden, dass die Einflussmöglichkeiten
des Heiligen Vaters in diesem Bereich keineswegs

so gross sind, wie es manche von Sorge
und Schmerz erfüllte Menschen vielleicht
annehmen möchten. Andererseits sieht sich die
Kirche veranlasst, engagierten Tierschützern
auch die Gegenfrage zu stellen, ob sie selbst
bereit sind, sich mit ebenso grossem und
womöglich noch grösserem Einsatz gegen die
weltweiten Übel des Hungers, der Abtreibung
und der Verletzung der Menschenrechte zur
Wehr zu setzen. Für die wirksame Beseitigung
dieser Übel setzt sich die Kirche mit aller
Kraft ein und erwartet hierbei auch eine noch
entschiedenere Unterstützung von ttmweltbe-
wussten Frauen und Männern.

Des weiteren darfIhnen empfohlen werden,
sich unmittelbar an den Vorsitzenden der
Spanischen Bischofskonferenz zu wenden

(Adresse)
Mit der Bitte um wohlwollendes Bedenken

dieser kurzen Hinweise und besten Wünschen

Möns. L. Sandri, Assessor

Eine solche Antwort ist nicht nur
nichtssagend, sie ist irgendwie auch arrogant. Und

wenn sich die Kirche wirklich «mit aller
Kraft» einsetzt, warum gibt es denn noch
immer so viel Unglück auf dieser Welt (welches

ja die Kirche zum Teil mitverursacht hat

- man denke nur an die Kreuzritter-Züge,
an die Hexenverbrennungen, an die vielen
«Heiden», die im Namen der Kirche gefoltert
und getötet wurden, an die heutige Politik
der Kirche in Sachen Bevölkerungsexplosion
und AIDS!)?

Der neue Katechismus:
alles beim alten
Anlässlich der Neubearbeitung des Katechismus

der katholischen Kirche haben viele

gläubige Menschen auf ein Machtwort des

Kirchenoberen gewartet, das die furchtbaren
Verbrechen an hilflosen Tieren anprangern

und verdammen würde. Doch davon ist nichts

zu finden; im Gegenteil: von den Tieren ist
nicht die Rede. In der Schöpfungsgeschichte
schreibt man nur noch von «Licht und
Dunkelheit, Wind und Feuer, Wasser und Erde,
Bäumen und Früchten. .»

In der Arche Noah wurden nur noch
«lebende Wesen» mitgenommen.

Im Stall von Betlehem umgeben jetzt nur
noch «die Jungfrau, Hirten, Engel und die

heiligen drei Könige» das Jesuskind.

In der Lehre von Jesus heisst es: «Der
Vater im Himmel weiss, was ihr braucht».
Früher hiess es: «Die Spatzen säen nicht
und ernten nicht, und der Vater im Himmel
ernährt sie doch. .»

Sogar in der heiligen Geschichte des Franz

von Assisi lässt man ihn nur noch sprechen
über «die Schwester Sonne, das Wasser, die
Mutter Erde, über Früchte, Blumen und

Grünzeug. .»

Erst ganz weit hinten wird das erste Mal die
Tierwelt erwähnt; leider nur im negativen,
erniedrigenden S inne : «Menschen die Inzucht

begehen, fallen zurück auf das Niveau der
Tierwelt. .»

Bezüglich des fünften Gebots «Du sollst
nicht töten» wurde jetzt nach 2000 Jahren

plötzlich sehr aufdringlich herausgestellt,
dass sich das Tötungsverbot nur auf menschliches

Leben bezieht.

Endlich, ganz hinten auf Seite 490 (siebtes

Gebot) spricht man von den Tieren: «Der
Verbrauch von mineralischen, pflanzlichen
und tierischen Vorräten soll mit Mass

gehandhabt werden, um auch kommenden

Generationen einen gewissen Lebensstandard

zu garantieren.»
Mit andern Worten: Kupferbergwerke,

Erdölvorräte, Waldbestände, Hasen, Pferde,
Hunde etc. sollen nicht restlos «verbraucht»
werden. Dass die tierischen «Vorräte»
Mitgeschöpfe sind, die eine Seele haben, Freude
und Schmerz verspüren, Zuneigung empfinden,

haben die Kirchenväter kaltblütig und

absichtlich übergangen.

Diesmal:
Der alttestamentarische Gottesbegriff
Das AIDS-Virus ein Produkt des Pentagons?
DV 94 / Resolution der WELTUNION DER FREIDENKER

36
37
38

33



Doch es kommt noch schlimmer, denn es

heisst dort auch: «Es ist rechtmässig, die Tiere

ßr die Nahrung und Bekleidung zu
verwenden wie auchfirdie Freizeitgestaltung. »

Ein paar Beispiele von «Freizeitgestaltung
mit Tieren» haben wir schon erwähnt, doch
die Kirche meint wohl noch andere, die wir
nachfolgend beschreiben werden.

Dann heisst es: «Tie/versuche sind moralisch

annehmbar, falls sie in gewissen Normen

bleiben». Was wohl die Herren Würdenträger

unter «gewissen Normen» verstehen?

Zuletzt noch zwei Ratschläge aus dem

neuen Katechismus zum Umgang mit Tieren:

«Man soll den Tieren keine Zuneigung
geben, da man diese nur den Menschen
schuldet!» und «Es ist unwürdig,fürdie Tiere
Geld auszugeben, sondern man soll damit
die Not der Menschen lindern!»

Da könnte die Kirche doch einmal mit

gutem Beispiel vorangehen und ihr Geld
nicht in Munitions- und Autofabriken, in

Parteikassen und sonstige dubiose Geschäfte

stecken, sondern die Schatzkammern öffnen,

Kunstsammlungen veräussern, beim Luxus
der Obrigkeit sparen (zum Beispiel bei den

Reise- und Repräsentationsspesen) und das

Geld den armen Ländern der Dritten Welt
spenden. Aber eben, im Theoretisieren war
die Kirche schon immer stark.

Wie der Herr, so s'Gscherr
«Wenn es darum geht, das Leben eines Kindes

zu retten, ist alles erlaubt», erklärt der

Herzchirurg Carlon Marcelletti vom päpstlichen

Kinderspital Bambino Gesu (Jesuskind)
in Rom. Der Chirurg und sein Team wollen
beim nächsten Notfall einem Baby ein

Pavianherz einpflanzen. Auch die Vertreter
der Kirche sind damit einverstanden. So meint
Monsignore Elio Sgreccia, Chef des bioethischen

Zentrums der «Universität vom Heiligen

Herz»: «Anders als zum Beispiel das

Gehirn oder die Sexualorgane ist das Herz
kein Organ der Identität des Menschen.» Die
Pioniere der Pavianherzverpflanzung weisen

daraufhin, dass es viel zuwenig menschliche

Herz-Spender gibt. Dabei können sie auf die

Unterstützung prominenter Kollegen zählen.

Professor Corrado Manni vom «Heiligen
Herz-Spital»: «Das Problem der Organverpflanzung

kann nicht nur mit menschlichen

Spendern gelöst werden - es braucht
Alternativen». Girolamo Sirchia, einer der Top-
Experten für Organverpflanzung, verweist

jedoch auf noch zwei ungelöste Probleme:
Die Gefahr eines bisher unbekannten Virus,
das vom Affen auf den Menschen übertragen
werden könnte, und das Risiko, dass das

Affenherz abgestossen wird. Genau das
passierte vor ein paar Jahren nach einem Experiment

in den USA: Das Baby starb nach 21

Tagen.
Erzbischof Alfredo Battisti erklärte vor ein

paar Jahren in einer Weihnachtspredigt: «Es

ist keine Sünde, einen Hund zu schlagen oder

verhungern zu lassen.» Da ist eigentlich jeder
Kommentar überflüssig.

Jagdwaffen «made by Church»
Im sogenannten «Eigerheim» in Schleswig-
Holstein, einer Behindertenwerkstatt, werden

Jagdwaffen hergestellt. Doch der
Bischof, der für diesen Bezirk verantwortlich
ist, findet eigentlich nichts dabei, da dies

«bundesweit anerkannt» sei.

Weidmannsdank, Herr Pfarrer
Alljährlich um den Hubertustag am 3.
November findet in einigen Kirchen Deutschlands

ein ebenso merkwürdiges wie makabres

Schauspiel statt. Jagdausübende tragen
dann das, was ihnen vorher die Hunde
apportiert haben, hinein in die Kirchen, um
es vorden Altären abzulegen. Nachdem dann
die Gotteshäuser ein ähnliches Aussehen

angenommen haben wie eine Metzgete bei
einem Firmenjubiläum, besteigen festlich
gewandete Geistliche oder jagdliche
Laienprediger die Kanzeln und ziehen vom Leder
wider die Tier-, Natur- und Umweltschützer
wie gegen den Leibhaftigen, preisen den
Heim ob des verrichteten Tötungswerkes
und lassen, je nach religiöser Couleur, ihren
Weihrauch oder ihre Gebete über die

ausgelegten Kadaver gen Himmel steigen. Am
Schluss verbläst dann der Organist mittels
seiner Orgelpfeifen die Strecke.

Hubertusgottesdienste oder Hubertusmessen

nennt man diese sich alljährlich mit
oberhirtlichem Segen wiederholenden

Kirchenschändungen. Sie dienen, wie es heisst,
der Pflege eines alten Brauchtums, für das

man - Tote können sich nicht wehren - den

heiligen Hubertus in Anspruch nimmt.
Was aber bewegt die Jagd- und einige Seel-

sorgetreibenden, ausgerechnet christliche
Kirchen zum Schauplatz ihres absonderlichen
Treibens zu machen? Vor allem, da es ja
niemanden gibt, der sich Christus auch nur mit
einem Messer, geschweige denn mit einem
Gewehr in der Hand vorstellen kann? Wollen
sie dem lieben Gott zeigen, in welchem
Zustand seine Geschöpfe - nach ihrem nekro-

philen Weltverständnis - am herrlichsten
sind? Wollen sie ihm danken, dass er ihnen

erlaubt, sie in diesen Zustand zu versetzen?

Wir haben da so unsere Zweifel. In der
Bibel erscheint die Tötungserlaubnis immer

streng zweckgebunden. «Du sollst essen von
allerlei Tieren...» heisst es im Buch Mose,
und es folgen Aufzählungen essbarer Tiere.
Ausschliesslich in diesem Zusammenhang -
um Nahrung zu beschaffen oder um
Bedrohungen der menschlichen Nahrungsgrundlage

abzuwenden - sind sie auch jagdbare
Tiere. Die Tötung von tierischem Leben kann
nach biblischem Verständnis nicht aus dem

Zusammenhang des Lebens gelöst werden.
Das heisst, sie ist nur dort erlaubt, wo es darum

geht, anderes Leben dadurch zu erhalten.

Wie steht es in Lukas 19,46: «Mein Haus
ist ein Bethaus; ihr aber habt's gemacht zur
Mördergrube.»

Kritiker werden ausgeschaltet
Sicher ist Ihnen der katholische Theologe
Eugen Drewermann mit seinen provokativen
Äusserungen längst ein Begriff. Er klagt die

Kirche an, durch ihr ungerechtfertigtes Welt-
und Ewigkeitsbild, das nur den Menschen in

den Mittelpunkt stellt, Schuld an den Leiden
der Kreatur zu tragen. Wohl zu Recht zweifelt
Drewermann an unserem «Recht», die Tiere
ausbeuten und töten zu dürfen. So sind in

34



seinem Buch «Über die Unsterblichkeit der

Tiere» folgende Zeilen zu lesen. «Die christliche

Lehre von der Auferstehung liess zu

Recht die menschliche Existenz als unendlich
kostbar und gross erscheinen; sie erkaufte
diesen Gewinn aber mit einem unerträglichen

Nachteil: Sie gründete damit die absolute

Hochschätzung des Menschen auf die

relative Missachtung aller anderen

Mitgeschöpfe; sie zerriss auf diese Weise ideologisch

das gemeinsame Band des Lebens, das

Menschen und Tiere miteinander verbindet.

Wir leben heute in einer Zeit, in der alles
Reden von Natur und Umweltschutz seine

Ernsthaftigkeit an der Frage der menschlichen

Geburtenkontrolle erweisen muss.

Weniger Menschen zugunsten des Erhalts einer

grösseren Vielfalt von Tier- und Pflanzenarten

- ein solches Programm ist für den

christlichen Anthropozentrismus(Menschen-
zentriertheit) auch heute noch eine schier

unerträgliche Zumutung. Wenn nur das
Lehen des Menschen Ewigkeitsbedeutung
besitzt, so kann es dieser theologischen Ausnahme

zufolge gar nicht genug Menschen geben,

sind doch sie allein zu einem ewigen Glück

berufen, während das Dasein von Pflanzen
und Tieren als nichts gilt im Angesicht der

Ewigkeit. Mit der Mentalität, mit der man
Steinkohle abbaut, geht man heute daran,
Tiere als Schlachtfleischlieferanten zu züchten

und zu mästen, bis sie verkaufsrentabel
den Weg in die Todesfabriken der städtischen

Schlachthöfe antreten. Kälber, eingekerkert
in vier enge Bretter, die diesen Sarg nur
einmal in ihrem Lehen verlassen - auf ihrem
letzten Gang zum Metzger. Schweine in

lebenslanger Anbindehaltung, ohne Einstreu

auf Betonböden. Die eigentliche Bedingung
der Möglichkeit all dieser Praktiken liegt in
dem christlichen Glaubenssatz, dass allein
der Mensch unsterbliches Leben besitzt,
während die Tiere nichts sind als verhrauch-
bares Material zum Nutzen des Menschen als

Herrn der Schöpfung in Zeit und Ewigkeit.»
Der Erzbischof von Paderborn, Johannes

Joachim Degenhardt, verbot dem Theologen
und Psychotherapeuten Prof. Dr. Drewermann

im März 1992 jede weitere priesterliche

Tätigkeit. Dies nachdem ihm schon

vorher verboten worden war, zu predigen
und zu unterrichten. Gleichzeitig droht er
ihm, ihn zu exkommunizieren. So geht die

Kirche mit ihren Kritikern um.
Auch der grossartige Theologe Carl

Anders Skriver, der sich in seinen Büchern mit
dem Verhältnis der Kirche zu den Tieren

befasste, wurde immer wieder von dieser

Institution heftig attackiert. Doch wie schrieb

er so schön in seinem Buch «Der Verrat der

Kirchen an den Tieren»: «Selbstverständlich
schaut jeder anständige Mensch in jeder
guten Sache nach der Hilfe der Religion aus.

[Der Vollständigkeit halber hat die Redaktion

des «Freidenkers» diesen und den folgenden

Unsinn nicht ausgemerzt.] So hofftauch
der Tierschutz auf die Unterstützung der

Kirche. Aber wir müssen uns darüber im
klaren sein: Das Engagement mit Jesus, dem

Gründer des Christentums, ist eine Begegnung

und Auseinandersetzung mit Gott, mit
der Wahrheit, der Ehrlichkeit, der Gerechtigkeit

und der absoluten Liebe. Jesus sagt:
,Wer sich mir naht, naht sich dem Feuer!'
Da wird's heiss! Da muss man heisse Eisen

anfassen. Da gibt's keine Tabus mehr.»

Skriver geht noch weiter und vertritt die

Ansicht, dass alle Tiere eine Seele und ein

Bewusstsein haben und dass es hierbei keine
Unterschiede innerhalb der Tierrassen und

zum Menschen gibt. Im gleichen Buch
schreibt er: «Die populäre und meinerwegen
auch .wissenschaftliche' Meinung, dass die
Kleintiere wie Fliege, Biene und Ameise

weniger bewusst sind als etwa Schaf und Rind
und dementsprechend ihre Tötung ethisch

irrelevant ist, ist nur ein naives, materialistisches

Vorurteil. Wie bedeutungslos muss
danach der Mensch erscheinen in den

Augen eines Wales! Was wissen wir über die

Schmerzempfindlichkeit sogenannter niederer

Tiere? Ob unsere Sprache das Bild: ,sich

vor Schmerz krümmen ' nicht aus dem Leben

eines Wurmes abgesehen hat?»

Und die Bibel hat doch recht
Wenn die Kirche die Bibel zitiert, dann

nimmt sie immer nur den Spruch: «Macht
euch die Erde Untertan. .» Doch in der Bibel
ist viel mehr über die Tiere zu finden!

Das Tier als Geschöpf Gottes
Im Buch Genesis 1 ,24) wird die Erschaffung
der Tiere erzählt: «Nun sprach Gott: Es bringe
die Erde hervor lebendige Wesen nach ihren

Arten: Vieh, Gewürm und Wild des Feldes

nach ihren Arten! Und es geschah so. Gott
machte das Wild des Feldes nach seinen Alten
und alles Gewürm auf dem Erdboden nach

seinen Arten. Und Gott sah, dass es gut war.»

Das Tier unter dem Schutz Gottes
In der Genesis (9,9-10) steht beim Bund mit
Noah: «Seht, ich schliesse einen Bund mit euch

und mit euren Nachkommen nach euch, und

mit allen Lehewesen, die bei euch sind: mit den

Vögeln, dem Vieh und allem Wild des Feldes

bei euch, mit allem, was aus der Arche

herausgegangen ist, mit allen Tieren der Erde.»

In Psalm 50 (49) lesen wir: «Alles Getier
im Walde ist mein, zu Tausenden mein das

Wild meiner Berge. Ich kenne alle Vögel des

Himmels, was sich regt aufden Fluren, es ist
mir bekannt.»

Und da soll irgendein kirchlicher Würdenträger

behaupten, Tiere hätten keine Seele

und Gott interessiere sich nicht für sie...!

Altes jüdisches Märchen
Einst führte man ein Kalb zum Schlachten.

Der Instinkt sagte ihm, was ihm bevorstehe.

Es flüchtete und versteckte den Kopf in dem

Rockzipfel eines Rabbis und weinte. Es bat

ihn um seine Hilfe. Der Rabbi aber sprach zu

ihm: «Geh, dazu bist duja erschaffen worden!»

Darauf sprach man im Himmel: «Weil er
kein Mitleid hatte, mögen Züchtigungen über
ihn kommen.» Dreizehn Jahre lang wurde er
durch verschiedene Krankheiten gequält.

Eines Tages fegte die Magd des Rabbis
Haus und fegte junge Wiesel, die da lagen,
mit fort. Da sprach der Rabbi zu ihr: «Lass sie,

denn Gottes Erbarmen erstreckt sich auch

auf alle seine Geschöpfe.»
Darauf sprach man im Himmel: «Weil er

Mitleid hatte, wollen auch wir mit ihm Mitleid

haben.» So nahmen die Schmerzensjahre
des Rabbis ein Ende.

Das Glauberger Schuldbekenntnis
Immer mehr Theologinnen und Theologen
unterzeichnen das sogenannte Glauberger
Schuldbekenntnis; weltweit sind es über 260
Personen und in der Schweiz haben es gegen
10 Pfarrer ebenfalls unterschrieben. Das

Glauberger Schuldbekenntnis wurde im
Frühjahr 1988 vom engagierten Pfarrer-

Ehepaar Christa und Michael Blanke
erarbeitet und umfasst die folgenden Aussagen:

Wir bekennen vor Gott, dem Schöpfer der Tiere,
und vor unseren Mitmenschen:
• Wir haben als Christen versagt, weil wir in

unserem Glauben die Tiere vergessen haben.
• Wir waren als Theologen nicht bereit,

lebensfeindlichen Tendenzen in Naturwissenschaft
und Philosophie die Theologie der Schöpfung

entgegenzuhalten.
• Wir haben den diakonischen Auftrag Jesu

verraten und unseren geringsten Brüdern, den
Tieren nicht gedient.

• Wir haben als Pfarrer Angst, Tieren in unseren

Kirchen und Gemeinden Raum zu geben.
• Wir waren als Kirche taubfür das Seufzen der

misshandelten und ausgebeuteten Kreatur.

Tiergottesdienste
Zum Glück gibt es auch Lichtblicke. Immer
mehr Geistliche und Pfarrer stehen zu ihrer

Haltung, Tiere als vollwertige Mitgeschöpfe
des Menschen zu akzeptieren, und organisieren

Gottesdienste für Mensch und Tier.
So beispielsweise letztes Jahr in Rom, zu
Ehren des Franz von Assisi, aber auch in

Deutschland, in Österreich und der Schweiz,

beispielsweise mit Heim Pfarrer J. Stäehelin
in Riehen. Hoffen wir, dass sich bald viele
Kirchen und Herzen von Kirchenleuten für
die Tiere öffnen werden.

Der Brief von Möns. L. Sandri ist nicht nur
arrogant, er ist vergiftet «Zugleich aber muss darauf
hingewiesen werden, dass die Einflussmöglichkeiten

des Heiligen Vaters in diesem Bereich

keineswegs so gross sind, wie es manche von
Sorge und Schmerz erfüllte Menschen vielleicht
annehmen möchten.» Basels Tierschützern will
der gnädige Herr zu verstehen geben, dass
einen Menschen die Not der Tiere nicht mit
echter Sorge und nicht mit echtem Schmerz
erfüllen könne, ihr Mitgefühl taktischer Natur sei
und sie «die Einflussmöglichkeiten des Heiligen
Vaters» böswillig überschätzten, um ihn in die
Pflicht nehmen zu können. Das sei es
«vielleicht», was sie «möchten». Die Unfähigkeit,
Tiere zu lieben, und die Listigkeit, beides
herablassend auf die Adressaten projiziert, sind ein
Effekt der Christianisierung der Tiere. D. Red.

35


	Das Tier und die Kirche : Gnade Gott! : Leitartikel des Info-Büchleins Nr. 28 (April 94) des Tierschutzbundes Basel

