
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 77 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Kreuzigung Jesu : Baum, Pfahl und Kreuz

Autor: R.O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das leidige Marterholz, das widerwärtigste unter der Sonne, sollte kein vernünftiger Mensch
auszugraben und aufzupflanzen bemüht sein. Das war ein Werk für eine bigotte Kaiserinmutter.
Wir sollten uns schämen, ihre Schleppe zu tragen. Goethe an Zelteram 9. 6. 1831

«Gott». In Ägypten spielte der sogenannte
Dedpfeiler dem Gott geweiht) eine

grosse Rolle. Er galt als Osiris-Zeichen
und wurde mit Lebens- und Heilszeichen
versehen. Aus den Dedpfeilern wurden
die Obelisken, wie sie z.B. vor dem
Tempeltor von Luxor (Theben) am Nil
standen. Auch beim ersten heiligen Tempel

von Jerusalem, den König Salomon
erbauen liess, standen zwei eherne Säulen

(Josephus, Altertümer VIII,3,4).
Vielfach wurden in diesen Säulen auch

phallische Symbole gesehen.
Wahrscheinlich flössen beide Vorstellungen,
die der ewigen Fruchtbarkeit und
Unsterblichkeit, zusammen. In Jahrtausenden

umgeformt, sind diese Säulen die
Urbilder unserer Kirchtürme.

Der Hermesstab war das übliche
Zeichen des griechisch-römischen Gottessohnes

Hermes-Merkur. Mit diesem Stab

zog Hermes die Seelen der Toten ins
Jenseits. Als oben gekrümmter Stab
erscheint er bei den römischen Auguren
(angesehenes Priesterkollegium, Wahrsager,

Deuter). Erwurde zum Heroldsstab
des Friedens, zum Symbol des Handels
der Kaufleute, zum Marschallstab und

Zepter und schliesslich zum Bischofsund

Kardinalsstab. Ein typisches
Beispiel für Begriffsveränderungen.

Woher stammt nun das Symbol des

Christentums, das Kreuz? Die
nächstliegende Erklärung wäre, es am Himmel
zu suchen, von dem auch so vieles andere

hergenommen wurde, das die Religionen
beeinflusste. Die Priester der Antike, die
meist auch Astronomen waren, kannten
das «Frühlingskreuz» und das «Herbstkreuz».

Sie meinten damit die kreuzartige
Überschneidung der Ekliptik mit dem

Himmelsäquator. Im ersten sahen sie die
Sonne am Kreuz «erhöht» Auferste¬

hung im Tierkreisbild des Widders oder
Lammes), im Herbstkreuz «erniedrigt»

Tod im Sternbild des Skorpions).'
Dass das Kreuzzeichen den Teufel

vertreibt, wussten schon die Mithrasgläu-
bigen, die es als Amulett mit sich trugen.
Es wurde in die Gewänder eingewoben,
in die Brote des Opfermahles
eingeschnitten und schmückte auch schon die
Gräber. In den frühen Kulten war es ein
Merkmal der Mitgliedschaft und der
Errettung. Wir finden es im AT bei Ezechiel
erwähnt: «Geh mitten durch die Stadt und
zeichne ein Thau auf die Stirne der
Männer. .» (9,4-6). Auch in der
Offenbarung ist das «Siegel des lebendigen
Gottes», das «Siegel auf ihrer Stirn»
(7;2,3), dasselbe wie bei Ezechiel. Der
hebräische Buchstabe Thau hat zu
verschiedenen Zeiten verschiedene Formen
des Kreuzes dargestellt. Sie dürften von
den Ägyptern übernommen worden sein.
Das alte ägyptische Henkelkreuz hiess
ANCH Leben) und versinnbildlichte
die Testikel (Hoden). Die Vestalinnen
trugen es am Halsband, die Isispriester
malten es sich auf die Stirn, wie bei
Ezechiel. Das Andreaskreuz, ein
liegendes Kreuz, ist das griechische CH.
Zusammen mit dem griechischen
Buchstaben P r) galt es den Frühchristen als

Monogramm Jesu. Das indisch-arische
Sonnenrad ist das Hakenkreuz (Svastika).
Wir finden es von Indien bis zu den
nordamerikanischen Indianern. Das
neolithische Wagenrad mit vier gleichlangen

Speichen - dem griechischen
Kreuz - war ein Vorläufer der Svastika
und das Symbol des im Jahreslauf rollenden

Sonnenrades. Noch heute wird in
manchen Gegenden der Alpen ein
brennendes Rad zur Zeit der Sonnenwende
bergabwärts gerollt.

Kreuzigung
Jesu

Baum, Pfahl und Kreuz

Noch heute sind viele Millionen Christen
der Ansicht, Jesus sei an ein Kreuz
genagelt worden und so gestorben. Deshalb
sei das Kreuzzeichen zum Symbol des
Christentums geworden («Das Symbol
des Kruzifixes»; 10/88). In Wirklichkeit
ist diese Vorstellung unhistorisch. Von
einem «annageln» kann keine Rede sein,
höchstens von einem «aufhängen», d.h.
anbinden, und das nicht an einem Kreuz,
sondern an einen Pfahl. Zum zweiten ist
das Kreuzzeichen kein genuin christliches

Symbol, sondern wurde schon in der
Antike von anderen Religionen und Kulten

verwendet. Die griechischen Wörter
«stauros» und «stauroo» wurden von den
Bibelübersetzem irreführend mit «Kreuz»
und «kreuzigen» übersetzt, obwohl sie
«Pfahl» und «anpfählen» bedeuten.
Sowohl im Alten wie im Neuen Testament
wird immer von einem «hängen» und
«aufhängen» an einem Baum, Holz oder
Pfahl gesprochen. Dabei muss der alte
Baumkult eine grosse Rolle gespielt
haben («Heilige Bäume»; 1/1 99 1 ; «Warum
lieben wir die Bäume?»; 5/1 990). Gegen
diesen Baumkult wettert Jahwe im AT (5
Mose 12,1-3). In 5 Mose 21 ,22 heisst es:
«Und wird er hingerichtet und hängst du
ihn an einen Baum auf...» Auch in der
Apostelgeschichte wird von einem
gehängten Jesus gesprochen, «den ihr an
das Holz gehängtund getötethabt» (5 ,30).

In der weiteren Entwicklung wurde der
heilige Baum zum Pfahl oder zur Säule
und auch zur Hieroglyphe für das Wort

Das Christusmonogramm fürdas ewige (Kreis)
Königtum Jesu Christi. Die griechischen
Buchstaben Alpha und Omega betonen den
Anspruch Gottes, «Anfang und Ende aller
Dinge zu sein ». Die beiden Tauben stehen als
Symbol des Hl. Geistes für den «himmlischen
Frieden». Das Andreaskreuz stellt in der
griechischen Schrift das CH dar, das P,
angedeutet mit dem Bogen am Pfahl, das r: Chr.

Die Schlange am «Kreuz». Ein bei den
Urchristen anfänglich verbreitetes geheimes
Zeichen. Die Gnostiker (die «anderen»
Christen) setzten bei ihren kultischen Handlungen
die Schlange mit Jesus Christus gleich.
Die Tau-Kreuze ohne «Gehängten» entstanden,

als der grauenhafte Vollzug der
Kreuzigung noch bekannt war (eine der Erklärungen

für das späte Erscheinen der Kruzifixe).

Eine kreuzförmige Ceiba, deren Zweige je
drei Blüten an den Spitzen tragen. Auf dem
Baum sitzt ein Vogel. Die Ceiba ist der heilige
Baumwollbaum der Mayas, Mittelpunkt des
Dorfplatzes, auf dem Märkte, Volksbelustigungen

und rituelle Tänze stattfinden. Sie ist
der erste Baum der Welt, Mutterbaum der
Menschheit und kosmisches Symbol mit
einer über tausendjährigen Tradition.

26



Das Kreuz in verschiedenen Formen
war also in früher Zeit im ganzen
Heidentum bekannt. Es war kein Todes- und

Marterholz, sondern der «Baum des
Lebens» und ein Heilssymbol. Die christliche

Gestalt des Kruzifixes ist nicht durch
eine (angenommene) Kreuzigung Jesu

bestimmt worden, sondern durch einen

Symbolismus, der viel älter ist.
In der christlichen Kunst ist das Kreuz

zusammen mit Jesus selten vordem 5. Jh.

gebraucht worden. Gewöhnlich bildete
man ein Lamm mit einem Kreuz als

Siegesstandarte dahinter ab, oder man
ersetzte es durch andere Symbole, wie
einen Schwertknauf oder eine Taube. In
der ersten Hälfte des 5. Jh. entstanden
vereinzelt Bilder der Kreuzigung. Auch
die Passionsgeschichte wucherte.
Passionszyklen (ab 4. Jh.) Hessen meist die

Kreuzigung aus. Man hat das mit einer
gewissen Scheu vorderUnmenschlichkeit
dieser Todesstrafe zu erklären versucht.
Wahrheit dürfte sein, dass für die
Kreuzigung Jesu kein wirklicher Zeugenbericht,

kein Vorbild vorhanden war, an das
sich die Künstler halten konnten. Erst im
letzten Viertel des 6. Jh. entstanden Bilder

der Kreuzigung und zwar durchwegs
nach der Passionserzählung im Johannes-

Evangelium.
Die älteste bisher bekannte

Kruzifixdarstellung ist eine Ritzzeichnung, das

sogenannte «Spottkruzifix» vom Palatin
in Rom, die etwa zwischen 238 und 244
entstand. Sie zeigt einen Christus mit

P 15000, Pol der Ekliptik P 1974

.Polarstern"
im Kleinen Bären

Erdbahn^- TTT

Die Präzessionsbewegung der Erde
als Folge der Gravitationskraft A, B,
und A2 B2 von Sonne und Mond
(Schiefe zur Ekliptik: 3°). Die Kräfte
A, C, und A2 C2 sind gleich und
heben sich auf, A, D, und A2 D2

versuchen, die Erdachse zu kippen
und bedingen so die Präzession.
S Schiefe der Ekliptik, NS Erdachse.
P 1974 Himmelsnordpol im Jahre
1974 (P 15 000 in 15 000 Jahren).
Graue Fläche: der massenreiche
Äquatorwulst. Im Frühlingspunkt
befindet sich die Sonne, wenn sie den
Himmelsäquator von Süden nach
Norden überschreitet. Die
Kreiselbewegung erzeugt die Schiefe der
Ekliptik (23° 30'), die dem Winkel
entspricht, in dem die Erdachse um
den Pol der Ekliptik kreist.

Eselkopf (Klaus Wessel, Die Kreuzigung,

Bongers Recklinghausen, 1966).
Im Grunde sind alle Spekulationen und

Diskussionen über die Art des Kreuzestodes

Jesu zwecklos. Es gibt für keine der
vielen Fragen eine klare Antwort, weil es

weder Berichte von Zeugen gibt noch
historisch-authentische Belege. Kein
Historiker hat über dieses Ereignis, das
nach Meinung derKirche «weltbewegend
und einmalig» gewesen sein soll, auch

nur eine einzige Zeile berichtet.2 Als
weltbewegend und einmalig erwiesen
sich nur die Geschichten, die später um
den jüdischen Wanderprediger oder
RevoluzzerJehoschuaherumgeschrieben
wurden. Man darf sie glauben oder auch
nicht. RudolfSchmidt

+ tTI12 3 4

X Y * t5 6 7 8

+ * t +
9 10 11 12

* 4* + *13 14 15 16

1) Griechisches Kreuz
2) Lateinisches Kreuz
3) Tau-, Antonius-Kreuz
4) Petrus-Kreuz
5) Andreas-Kreuz
6) Gabel-, Schacher-, Deichselkreuz
7) Lothringisches (Doppel-)Kreuz
8) Henkel-Kreuz
9) Päpstliches Kreuz

10) Konstantinisches Kreuz,
Christusmonogramm

11) Russisches Kreuz
12) Wieder-Kreuz; die Balkenenden

ergeben «wieder» ein Kreuz
13) Krücken-Kreuz
14) Anker-Kreuz
15) Kleeblatt-Kreuz
16) Malteser- oder Johanniter-Kreuz

Mehrfache Konjunktionen innerhalb weniger
Monate sind eine Folge der Schleifenbildung.

Symmetrisch und in die
Höhe strebend ist sie bei Mars
oben links, weil ihn die Erde
«überholte», als er in den
Sternbildern Krebs und
Löwe im Verhältnis zur
Ekliptik den Höhepunkt
seiner Bahn erreicht hatte.
Kreuzt er im Bild der Waage
oder, aufsteigend, des Widders
die Ekliptik, zeichnet er eine offene
Schleife. Geschlossen, symmetrisch
und abwärtsgerichtet ist sie auf seinem
«Tiefpunkt» vor Steinbock und Wassermann.

') Durch die Präzession (Kreiselbewegung
der Erdachse in etwa 26 000 Jahren)
verschiebt sich der Frühlingspunkt (zwischen
Äquator und Ekliptik) jeweils nach etwa
2 1 60 Jahren um ein Stemzeichen rückwärts.
Die meisten Astralmythen, die später die
Religionen beeinflussten, entstanden im
Stier- (4000-2000 v.d.Z.) und Widderzeit-
alter(2000-0 v.d.Z.). Das (christliche)
Fischzeitalter (0-2000 n.d.Z.) geht jetzt zu Ende
(Fischmaul-Mütze des Papstes, Fischzeichen
auf den Gräbern der ersten Christen).

2) Die Passage bei Josephus (Jüdische
Altertümer, XVIII,3,3), woer über einen Jesus als
Christus schreibt, ist eine Fälschung und
wird auch von der Kirche als sehr zweifelhaft

bezeichnet. Dem Kirchengeschichtsschreiber

Eusebius (um 320) war diese
Stelle vollkommen unbekannt.

27



4500 vO.

6500 v.Chr.

1900 »Chr.

7900 v.Chr.

100 v.Chr.

10500 v.Chr.

2500 n.Chr.

10800 n Chr

Die
Wanderung

des

Frühlingspunktes
im Platonischen Jahr
(Dauer einer Kreiselbewegung:

ca. 25 920 Jahre).
Die Gradzahlen am inneren Kreis
und die Jahreszahlen am äusseren
Kreis geben den Übergang des Frühlingspunktes

von einem Sternbild ins nächste an,
die Zahlen im äusseren Kreis die Dauer des Durch-
wanderns des jeweiligen Sternbildes. Die angegebenen

Zahlen sind ungefähre Werte.
Die Sternbilder mit ihrer unterschiedlichen Länge

stimmen mit den Stemzeichen, die genau 30° lang
sind, nicht überein. Die bei uns verbreitete Astrologie
muss konzipiert worden sein, als sich der Frühlingspunkt,

auch Widder- oder Äquinoktialpunkt genannt,
deutlich im Sternbild des Widders befunden hat

(Jahrhunderte nach 1900 und vor 100 v.d.Z.). 2160
Jahre für die Durchwanderung eines Sternzeichens:

Spätestens 2060, vom letztmöglichen Widderpunkt
aus gerechnet, ist das «Fischezeitalter» zu Ende,
der zum «Fischepunkt» mutierte Widderpunkt bleibt
aber noch ein ganzes halbes Jahrtausend lang im

Sternbild der Fische. Astrologie? Nein danke.
Als die Christen begannen, ihr Fischzeichen zu

verwenden, war der Widderpunkt schon seit bald
zweihundert Jahren ins Sternbild der Fische
eingedrungen. Die bekannte Erklärung, der Beginn des

allgemeinen, abstrakten «Fische-Zeitalters» habe
die Wahl des exklusiven, konkreten Symbols
bestimmt, vermag deshalb nicht ganz zu überzeugen.

Des Rätsels Lösung finden wir eher, wenn wir
dem Stern von Betlehem folgen. Johannes Kepler -
und vor ihm schon, im 13. Jahrhundert, der
unbekannte Autor des Buches «De Vettula» - vermutete,
eine Conjunctio aurea (Konjunktion von Jupiter und

Saturn) oder gar eine Conjunctio maxima (eine
dreifache Konjunktion von Jupiter und Saturn innerhalb

weniger Monate mit Beteiligung des Mars) habe die
drei Astrologen, Priester aus Persien, zum Stall in

Betlehem geführt. Eine Conjunctio maxima fand, hat

die Astronomie errechnet, im Jahre 7 v.d.Z. statt.

6300 n.Chr.

8600 n .Chr.

Das astrologische Grossereignis hatte die
Menschen Jahrzehnte vor- und nachher beschäftigt.
Vorher, weil man es vorausberechnen konnte und
sich fragte, was der «Stern von Betlehem» wohl
bringen würde, nachher, weil sich im Jahre 7 nichts

Spezielles ereignet hatte und man einfach nicht

glauben konnte, einen eklatanten Beweis für die
Falschheit der Astrologie erlitten zu haben. Als
einzige Hoffnung der Unterdrückten und Angst der

Mächtigen war den Sternengläubigen die Vorstellung

geblieben, ein «Netter» oder «Linker» habe

irgendwo in bescheidenen Verhältnissen unauffällig
das Licht der Welt erblickt und würde sich im

Mannesalter, zur Zeit des fiktiven Lebens Jesu,
erkenntlich zeigen. In wunderbar erlösender Weise,
überraschend und doch erwartet, füllte der Evangelist

Mattäus das unglaubliche Vakuum mit seiner

Die dreifache Konjunktion von Jupiter und Saturn im

Jahre 1981, vergleichbar mit jener im Jahre 7 v.d.Z.

4400 n.Chr.

Weihnachts-

geschichte auf.
Er wusste, dass

er die «Heiden»
verführen konnte, wenn es

ihm gelang, das Unglaubliche
in einen neuen Glauben

umzustülpen, ewige Geborgenheit in einer
weihnächtlich in die Aussenwelt geborenen,

amoralisch gezeugten Phantasiewelt zu bieten.
Damit bekam der Fisch höchste symbolische Bedeutung

- evangelisch instrumentalisiert in der
Fischvermehrung und der Verwandlung von Fischern in

verjüngte Menschenfischer -. denn der Stern von
Betlehem war im Sternbild der Fische erschienen.
Das Abdriften des Frühlingspunktes ins gleiche Bild

wirkte, dadieAstrologie einenZusammenhang suchte,
verstärkend.

Welchen Stern, welche Gestirne er meinte, durfte
der ohnehin um Rätselhaftigkeit bemühte Mattäus
nicht verraten. Die Astrologen der Antike hätten sich
ihre Planeten nicht stehlen lassen. Satums
Beteiligung hätten sie als Zeichen der Bösartigkeit des
Christentums deuten müssen. Wie sehr Mattäus auf
der Hut ist, sich nicht der Astrologie auszuliefern,
zeigt der siebte Vers des zweiten Kapitels: «Danach
rief Herodes die Sterndeuter heimlich zu sich und
liess sich von ihnen genau sagen, wann der Stern
erschienen war.» Evangelisch hatte Mattäus
verraten, dass er genau wusste, wann der verheimlichte
«Stern» erschienen war.

Spätere dreifache Konjunktionen erfolgten 570,
1 1 86, 1 484, 1 643, 1 940 und, begleitet von den noch
nicht ganz vergessenen Warnungen der Astrologie,
1 981 Die nächste wird uns 2238 heimsuchen.

Christ, Jesus Christ, ist im Jahre 7 vor 0 geboren.
Sein Gegenspieler, gleichfalls in allen Ländern, Meeren
und Lüften zu Hause: Bond, James Bond, «born» als

Star unter der Agentennummer «double-o seven»,
007. Gottes- und Madonnasohn Christ ist berufen, für

uns zu sterben, Übermensch und Frauenheld Bond
hat die Lizenz zu töten. Ein genialer antichristlicher
Volltreffer ins Herz des christlichen Abendlandes.

Well done, Jan Fleming. R. O.

28


	Die Kreuzigung Jesu : Baum, Pfahl und Kreuz

