
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 76 (1993)

Heft: 4

Artikel: Karfreitagstrauer - eine Henkertheologie?

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karfreitagstrauer - eine Henkertheologie?
Wenn zu Ostern in den Kirchen die
Kruzifixe mit dunklen Tüchern
verhängt werden und in derVia Dolorosa
von Jerusalem der Strom der Pilger
zur Grabeskirche zieht, denken viele
Gläubige an den Gottessohn Jesus,
der vor rund 2000 Jahren im fernen
Palästina von den Römern ans Kreuz
geschlagen wurde, um - wie die Kirche

behauptet - alle Menschen zu
«erlösen». Gott hätte ihn dann wieder
auferstehen lassen, um den Menschen

das Heil zu bringen. Die Gläubigen
denken dabei aber nicht, welch ein

grausamer Gott es doch sein müsse,
der seinen eigenen unschuldigen Sohn
für andere leiden und eines so
grausamen Todes sterben lässt.

Frohgemut behauptet der «Katholische

Erwachsenen-Katechismus» (an
dem immerhin zwei Kardinäle, drei
Bischöfe und sechs Theologen
gearbeitet haben), dass hinter dieser
Hinrichtung «Gottes Heilsplan, ja Gottes

Liebe» stehe (S. 187). Jesu Schicksal
sei im Leidenspsalm 22 und im Lied
vom leidenden Gottesknecht bei Jesaja
52, 1 3 - 53, 1 2 vorgezeichnet. Ausserdem

wäre «das Kreuz das Äusserste
der sich selbst entäussernden Liebe
Gottes» (S. 188). Das sind auch für
gläubige Menschen schwer verständliche

und eigenartige Begründungen
einer Hinrichtung.

Deshalb verurteilt die katholische
Theologin Uta Ranke-Heinemann in
ihrem neuen Buch «Nein und Amen»
(1992) diese Deutungen und Begründungen

auch auf das schärfste.1 Sie

spricht von einer «christlichen
Henkertheologie» und davon, dass Gott
so zum «obersten Anwalt der Todesstrafe»

gemacht worden sei, die Christen

aber die «Erlösung durch Blut»
sich nicht ausreden Hessen; sie seien

«süchtig nach Blut» (18. Kap.). Die
blutige Geschichte des Christentums

und seine sadomasochistische

Schmerzverherrlichung rings um die

Theologie des Kreuzes bestätigen
diese Worte. Der christliche Gott
müsse zu einem Gott der Liebe und
des Lebens, nicht des Tötens, gemacht
werden, meint Ranke-Heinemann,
wobei sie den umstrittenen Scorsese-

Film «Die letzte Versuchung Christi»
als einen «Traum von Menschlichkeit»

bezeichnet. Er sei keine Versuchung,

sondern «die Anklage eines

von einem unmenschlichen Gott
und von unmenschlichen Menschen
verlassenen Opfers».

Woher stammen eigentlich die

Vorstellungen einer «Erlösung» (von
einer Sünde oder Schuld) und eines

«Opfers» zur Versöhnung eines Gottes

oder der Götter, die der
Passionsgeschichte zugrunde liegen? Sie
wurzeln in der Antike und sind uralt.
Schon aus dem 2. Jahrtausend v.d.Z.
sind uns altbabylonische Klage- und
Busspsalmen überliefert (Vorbilder
gewisser Psalmen im AT), in denen
Gott angefleht wird, die Sünden zu
lösen. Schon in der altbabylonischen
Religion wird ein Mittlergott Marduk
von seinem VaterEa zu den Menschen

gesandt, um sie zu retten. So alt ist der
Glaube an eine Erlösung der
Menschen durch einen Gottessohn.

Das gleiche gilt für die Opferung.
Auch dieser Brauch ist uralt und geht

Abenddämmerung
Das 20. Jahrhundert ist zweifellos als
das Jahrhundert der grossen Erfindungen

und Entdeckungen zu werten.
Beispiele: Verbrennungsmotor, Elektromotor,

Atomenergie, Raumfahrt,
Organtransplantationen, Telekommunikation

- eine rasante, eine explosive
Entwicklung.

Im Kapitalismus des 20. Jahrhunderts
haben sich bezüglich Technologie
(allgemein), der Ökonomie und der
Gesellschaftsstruktur drastische Veränderungen

vollzogen. Nicht weniger drastisch
sind die Veränderungen im Charakter
der Menschen. Kurz gesagt, handelt es
sich um folgende Merkmale:
1. Existenz von politisch freien und
rechtlich geschützten Menschen.
2. Freie Menschen (Arbeiter,
Angestellte) verkaufen ihre Arbeitskraft dem
Besitzer von Kapital auf dem Arbeitsmarkt

per Vertrag (Gewerkschaften).
3. Das Entstehen eines
Verbrauchsgütermarktes, durch, den die Preise
bestimmt und reguliert werden sollen.
4. Das Prinzip, dass jeder einzelne den
eigenen, möglichst hohen Profit
anstrebt (insbesondere die Arbeitgeber,
aber auch die Arbeitnehmer).

Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts
wächst die Tendenz, automatisch
gesteuerte Maschinen (Roboter) zu
verwenden. Der Produktionsprozess wird
grandlegend verändert; eine Folge der
ständig zunehmendenKonzentrationdes

Kapitals (Grosskonzeme). Mitden Banken

beeinflussen und kontrollieren sie
den Kapitalmarkt (Börsen) auf der ganzen

Welt. Kleine Produktionsbetriebe
könnendiese wahnwitzigeEntwicklung
nicht mitmachen. Sie werden ganz
einfach aufgekauft. Die Arbeitnehmerstellt
man wie ausgediente, unbrauchbare,
nichtmehr rentableWare aufdie Strasse.

Die Arbeitslosigkeit nimmt beängstigend

zu.
Durch die Entstehung der grossen

Wirtschaftsmärkte wie EG und EWR

versucht man nun, zum Prinzip der
Massenproduktion und des Massenkonsums

überzugehen. Man istbestrebt, den
Massenkonsum richtig in Fahrt zu bringen,

indem man das Volk veranlasst,
möglichst viel zu kaufen, auch wenn das

Bargeld nicht vorhanden ist. Durch
Werbung und andere zweifelhafte
Methoden wird psychologischer Terror
ausgeübt, umdie Massenzu stimulieren.
Es werden Bankkredite zu sehr hohen
Zinsen offeriert. Das Bankgeschäft
floriert ausgezeichnet. Viele Familien stürzen

sich jedoch ins Unglück.
Die Löhne und Sozialleistungen, die

dem Arbeitnehmer zugute kommen,
haben zwar vielen, aber noch lange,
lange nicht allen Menschen ein hohes
Konsumniveau ermöglicht. Durch
ständiges Industriewachstum und
zunehmende Erdbevölkerung braucht es

immer mehr Energie. Die Resourcen
sind baldausgebeutetunddieWeltdurch
Umweltschäden irreparabel zerstört.

Was geschieht mit dem Arbeitnehmer,

dem Menschen in diesem
Industriesystem und dieser Atmosphäre?

Der Mensch wird entwürdigt und
verliert seine Persönlichkeit. Man schreibt
ihm vor, wo er seinen Platz hat, in
welchem Umkreis er sich zu bewegen hat,
auch die Zeit, das Tempo in Minuten
und Sekunden, ist ihm vorgeschrieben.

Der Mensch flüchtet vor sich selbst,
er hat seine innere Ruhe verloren und

spürt seinen Körper nicht mehr (Schlaf-
und Schmerzmittel etc.). Er eilt rast-
und sinnlos durch sein kurzes Leben.
Er wird krank.

Unser Planet hätte dem Menschen so
viele Naturschönheiten zubieten-Tiere
Pflanzen, Bäume, Seen, Flüsse, wilde
Bergbäche -, an denen er sich ohne viel
Geld erfreuen könnte. Ein wahrhaftig
grossartiges Paradies. Nun, der Mensch
hat es ganz offensichtlich nicht verstanden,

im Paradies zu leben.
Schade! Hermann Mäder

26



auf die Menschenopfer zurück, die in
der Antike, sowohl in der Alten wie in
der Neuen Welt, üblich waren, um die
Götter zu versöhnen oder durch das

vergossene Blut neues Leben (der
Auferstehungsgedanke) hervorzubringen

(Vegetationsmythen). Zum
Teil waren diese Opfer mit kannibalischen

Mahlzeiten verbunden, bei
denen das Fleisch des Opfers gegessen

wurde. Spiegelt sich in den makabren

Worten des Evangelien-Jesus
nicht eine Erinnerung an diesen uralten

Brauch wider? «Nehmt hin und
esset, das ist mein Leib trinket
das ist mein Blut!» Mt. 26,27; Joh.
6,53.

So wie die Phönizier in ihren
Tophets Kinder geopfert haben (Jer.
7,31 ff.), haben auch die Israeliten
diese Opferriten übernommen (Ex.
22,28). Im späteren Judentum waren
Menschenopferverboten (Lev. 1 8,2 1

Die bekannte Legende von Abrahams
Opfer ist der Versuch, den Übergang
vom Menschenopfer zum Tieropfer
historisch zu rechtfertigen. Als Ersatz
für die Tötung des Erstgeborenen trat
dann das Passahlamm. Widder und
Lamm waren antike Opfertiere, die
auch astrale Bedeutung hatten. So
wurde im Christentum Jesus zum
Lamm, «das für uns geschlachtet ist»
und «das hinwegnimmt die Sünden

derWelt»(Joh. l,29;Off.5,12; 1 Petr.
1,19). Eine ähnliche Rolle spielte der
«Sündenbock», der beim jüdischen
Versöhnungsfest (Jörn Kippur) in die
Wüste getrieben wurde und die Sünden

des Volkes tragen und hinwegnehmen

sollte (Lev. 1 6, 10). Die
sogenannte «Theophagie», das «Essen des

Gottes», hat mit der Opferung nur
insofern einen Zusammenhang, als
der Mensch durch das Verspeisen des
dem Gott Dargebrachten sich magische

Kräfte erhoffte. Bei vielen Völkern

waren das Tiere (Ziegen im
Dionysoskult), später Brot oder eine
Teigmasse. Im christlichen Kult
wurde daraus die Hostie.

Mythen, Legenden und Kulte von
Jahrtausenden fanden Eingang in die
heiligen Schriften der Juden und Christen.

Sie führten letztlich zum
sogenannten Selbstopfer Jesu Christi. Bei
Paulus hat Gott Jesus «in seinem Blute
als Sühneopfer durch den Glauben
herausgestellt, um seine Gerechtigkeit

zu erweisen» (Rom. 3,25). Was
dabei «gerecht» sein soll, erklärt

Paulus leider nicht. Er predigt nur
immer von Versöhnung und Erlösung

«durch sein Blut», der Friedensstiftung

«durch sein am Kreuz
vergossenes Blut» (Rom. 3,25; Eph.
1,7; Kol. 1,20). Seine Erlösungsgedanken

triefen von Blut.
«Wir wissen nicht sicher, ob oder

wie Jesus in seinem Tod einen Sinn
gesehen hat. Es ist wenig wahrscheinlich,

dass Jesus mit seinemTod Opferoder

Sühnegedanken verband und
dass es in seiner Absicht lag, die Welt
zu erlösen», schrieb der Theologe
Hans Kessler in einer bemerkenswerten

Dissertation.2 Auch Nietzsche
meinte nichts anderes, als er schrieb:
«Jesus wareinpolitischer Verbrecher,
soweit solche in einer absurd unpolitischen

Gemeinschaftmöglich waren.
Dies brachte ihn ans Kreuz. Er starb
für seine Schuld. EsfehltjederBeweis
und Grund dafür, dass er für die
Schuld anderer starb.»

Trocken und zynisch glossiert
dagegen Prof. Breusch: «Von was sollte
Jesus wen erlösen? Die Menschheit
läuft, ob erlöst oder unerlöst, auf
genau dieselbe Art unverändert weiter.
Und wie ist es mit den Trillionen
Meuchen, die vor dem Erlösungsdatum

gestorben sind? Sind sie
nacherlöst worden? Wie auf der Eisen¬

bahn? Das ganze ist ein blamabler
Nonsens.» (Referat gegen Dogma
und Dialektik; S. 142)

Wenn wir das alles überdenken,
spüren wir ein grosses inneres Unbehagen

undhören den Misston im Klang
der christlichen Osterglocken. Aber
die sieghaft aufsteigende Sonne und
das Grün des erwachenden Frühlings
offenbart uns eindringlicher als das

Marterinstrument des Kreuzes die
einzig gültige Wahrheit des Seins im
ewigen Wechsel der Formen. Sie
besiegt Menschenlüge und Tod. Deshalb

neigen wir uns in Ehrfurcht vor
den tausend Wundern der Natur, von
der auch wir ein Teil sind. Deren
Gesetz zu achten ist höhere
Verpflichtung als naturwidriger
Bibelglaube. RudolfSchmidt

') Uta Ranke-Heinemann wurde 1970
Professorin für katholische Theologie und
verlor ihren Lehrstuhl (NT und alte

Kirchengeschichte) an der Universität
Essen, weil sie die Jungfrauen-Geburt Mariens
theologisch und nicht biologisch deutete.
1 988 erschien ihr internationalerBestseller
«Eunuchen für das Himmelreich».

2) «Die theologische Bedeutung des Todes
Jesu»; Patmos, Düsseldorf 1970. Die
Dissertation wurde 1969 von der Kath.-
Theol. Fakultät Münster angenommen und
erschien ein Jahr später in Druck.

27


	Karfreitagstrauer - eine Henkertheologie?

