
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 76 (1993)

Heft: 2

Artikel: Ich, die verheerende Illusion

Autor: Odermatt, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREI
DENKER

ISSN 0256-8993

Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz 76. Jahrgang Februar 1993 Nr. 2

Ich, die verheerende Illusion
Der Glaube an Jesus Christus, die
Mutter Gottes, die Auferstehung, den

Schöpfergott Jahwe und dergleichen
ist am Erlöschen. Trotzdem bleiben
viele zum Unglauben erwachte
Menschen in der Kirche ihrer Eltern. Und
wer austritt, tritt über, in eine Sekte
oder eine andere Kirche. Oder er
macht sich auf, sich im Dschungel
der Esoterik zu verlaufen.
Verhältnismässig wenige bringen es fertig,
einer sich humanistisch, freidenkerisch

oder gar atheistisch nennenden

Vereinigung beizutreten. Dass ihnen
der Kirchenkampf suspekt ist, wird
um so verständlicher, je augenfälliger
sich die klerikalen Schwierigkeiten
offenbaren, denn es ist nun einmal
unsportlich, einen Gegner, der mit
Eigentoren brilliert, niederzumachen.
Wäre das der Hauptgrund für die
Toleranz gegenüber den Kirchen,
Sekten und Individualseligen, müssten

wir uns mit unserer gesellschaftlichen

Stellung abfinden. Wir
beobachten aber, dass eigentlich nicht das

Angebot unseren Globus bedroht,
nicht das Überangebot an verlogenen
und versponnenen Heilslehren,
sondern die Nachfrage, die Sucht nach

Religion. Wir haben uns zu fragen,
weshalb die Menschheit, von uns, der
verschwindend kleinen Minderheit
abgesehen, glaubt, ohne Religion,
ohne Gott nicht leben zu können.

Die Menschen sind religiös, weil
der individuelle, einsame, todsichere
Weltuntergang zum Verrücktwerden
ist. Vor so viel Nichtigkeiten haben
sie Angst, vor Spinnen, Schlangen,
Raubtieren, vor Arbeitgebern,
Offizieren, Linken, vor der Höhe und der
Tiefe, dass der Tod nur im Irrsinn zu

ertragen ist. Was immer die Prophe¬

ten und Gurus und Gottessöhne lügen
und spinnen, ihr Versprechen, das

Leben gehe nach dem Tode weiter,
verzeiht ihnen ihre Mittel.

Die beste Werbung, die scharfsinnigste

Kirchen- und Glaubenskritik
bringen uns wenig, weil wir keine
Garantie fürein Leben nach dem Tode
anzubieten haben. Der sprachliche
Trick, uns Agnostiker zu nennen, ist
eine akademische Spitzfindigkeit, die

zwar manche interessieren mag, aber
niemanden tief berührt. Todgeweihte
kommen nicht zu uns, wenn sie
fürchten müssen, sich lebendigen
Leibes in den Sarg eines
«Abdankungsvereins» zu legen. Bleiben sie

draussen, haben sie wohl ihren Glauben

eingebüsst, nicht aber die
Hoffnung, sie könnten ihren Tod überleben.

Unmut gegen die Kirchen zu
äussern, erlauben sie sich, Radikalität,
die sie ihrer lebensnotwendigen
vagen Hoffnung berauben würde,
jedoch nicht. Sie denken sich nicht frei,
weil sie nicht denken können. Helfen
wir ihnen!

Vordem Tode habe ich Angst, wenn
ich glaube, es gebe mich. Nun ist es

aber wissenschaftlich tausendfach
bewiesen, dass ichnicht existiere. Mein
Ego, diese kolossale Titanik, ist
objektiv betrachtet eine Nussschale auf
dem unendlich grossen Ozean meines
Unter- und Unbewussten. Das erste
Jahr im Leben eines Menschen - das

haben wir schon im Lehrerseminar
gelernt - ist und bleibt das wichtigste.

Eine Zeit beherrscht die Menschen,
an die sie sich nicht erinnern können.
Wehrlos lagen wir auf dem
Wickeltisch. Schreien konnten wir
und strampeln. Wir schrien, wenn
wir Hunger und Magenkrämpfe hatten,

wir strampelten, wenn wir unsere
Ohnmacht nicht mehr aushielten. Ein
Monster umsorgte uns. Erst später
erkannten wir, dass der Drache, der
uns umschlang und zu verschlingen
drohte, die Mutter war, aus der wir,
Wehe um Wehe, gepresst worden
waren. Zu Selbstbewusstsein erstarkte

Helden, die einen Drachen töten,
lehren uns, dass uns unsere Mütter
alles andere als geheuer waren.

Im Alter von zwölfMonaten lebten
wir für unsere damaligen Verhältnisse

bereits eine Ewigkeit lang, unser
Ich war uns aber noch lange nicht
bewusst. Das Selbst, um in der
Terminologie der Entwicklungspsychologie

zu bleiben, war hingegen schon
seit den Monaten vor der Geburt
entscheidend geprägt.

War meine Mutter glücklich, freute
sie sich über meine Entstehung, war
ich ein Wunschkind oder ein nicht
abgetriebener Unglücksfall, hatte ich
einen älteren Bruder, eine Schwester,
welche die elterliche Zuneigung nicht
mit mir teilen wollten, mein Vater,
war ich ihm zu teuer, hatte ich Onkel
und Tanten, die mich hassten, weil sie

gerne den ersten Stammhalter der

Sippschaft gezeugt hätten? All das

und noch viel, viel mehr prasselte auf

Diesmal:
Ich, die verheerende Illusion 9

Im Zeichen von Kreuz und Davidstem? 12

Christoph Kolumbus? 13

Von Galilei zum Weltkatechismus 14

9



Animum debes mutare,
non caelum

mich herein, bevor ich kapiert hatte,
dass ich bin.

Mit drei Jahren, in der sogenannten
Trotzphase, dämmerte mir allmählich,
dass ich lebe. Der Trotz dient der Ich-
Abhebung. Ich befinde mich nun in
einer der heikelsten Phasen meiner
Ich-Werdung. Habe ich Eltern, die

gebildet genug sind, um zu wissen,
dass ich nur trotze, weil ich mein Ich
festigen muss, oder glauben sie, ich
sei unartig und müsse gezüchtigt werden,

allenfalls mit Schlägen? Habe
ich Pech und lebe ich zudem in einer
Familie patriarchalischer Tradition,
bleibt mir nichts anderes übrig, als

mich dem allmächtigen Vater zu
unterwerfen und wieder Zuflucht bei
meiner Mutter zu suchen, bei der es

mir aber auch nicht mehr wohl ist,
weil ich feststellen muss, dass sie

irgendwie vom Vater durchdrungen
und gleichfalls beherrscht ist. Sind
meine Eltern zu allem Elend auch
noch religiös, schleppen sie mich in
die Kirche, wo mir, nachdem ich vor
den Erziehungsgewaltigen habe

kapitulieren müssen, gesagt wird, ich
sei ein Sünder und komme in die
Hölle, wenn ich den Vater im Himmel
nicht fürchte, der seinen Sohn, die für
mich bestimmte Identifikationsfigur,
am Kreuz hat verbluten lassen, das

heisst also, dergöttliche Vater ist nicht
nur eine Kopie des mir bekannten,
er diffamiert auch meinen Vater und
unterstellt ihm, mich grausam
abschlachten zu wollen. Zum Glück darf
ich an die Mutter Gottes glauben, die
so traurig in die Welt blickt, als ob sie

von ihrem Mann, weil sie ihn sich
selbst überlässt, soeben verprügelt
worden wäre. Die christliche Liebe
scheint nur von der Gewalt zu leben.
Der Herr Pfarrer legt Wert darauf,
dass die Gottesmutter eine Jungfrau
sei. Zwar weiss ich nicht, was das ist,
eine Jungfrau, aber es muss etwas
Heiliges sein, das Josef, denEhemann-
Stellvertreter und Nichtvater ihres
Sohnes, in ehrfürchtiger Distanz hält
und mir, der ich durch die heilige
Kommunion ein kleiner Jesus geworden

bin, einen Freiraum schafft, den
ich zu Hause nicht erlebe. «Knusper,
knusper, Häuschen», warnt mich das

Märchen vor der bösen Hexe, aber ich
merke nicht, dass damit die Kirche

gemeint sein könnte. Ich glaube,
wenngleich es doch sehr seltsam ist, dass

ich glauben soll. Ich würde doch
lieber spielen, die Welt kennenlernen!

Das Ich ist also, haben wir zeigen
wollen, eine vom Zufall geformte
Illusion. Wir sind nicht Herr in unserem
Hause. Tragen wir Traumata aus
unserer Kindheit mit uns herum, die wir
haben verdrängen müssen, zerschellt
unser Ich, ein Spielball der neurotisch
aufgewühlten See, manövrierunfähig
am nächsten Eisberg. Trotzdem
behaupten unsere Heilsverkünder, die
Menschheit produziere Egos für die

Ewigkeit, zudem unter Bedingungen,
die es Gott ermöglichen, Platzanweiser

zu spielen.
Das Ich ist nicht ewigkeitskompatibel.

Das heisst: Je primitiver es ist,
um so ewiger will es leben. Materiell
umschlungen und durchtränkt, hat es
sich spät und überaus langsam im
energetischen Chaos kristallisiert,
damit der heranwachsende Körper
dirigiert werden kann. Wann erkennt
die Theologie, die Unlogik, dass die
Konstante in ihrerGleichung, die zum
Resultat Gott führt, eine Variable ist?

Das ist ihr Problem. Unser Problem
ist, dass es ihr während Jahrtausenden

gelungen ist - Gott ist nur ein
Nebenprodukt - den Glauben an das Ich
erfolgreich zu hegen und zu pflegen.
Wenn die Taufe mein Ich rettet, gibt
es vor Gott kein Entrinnen, nur er
kann mich vor dem Tode retten, er
lockt mich ins Häuschen, das er seiner
Hexe Kirche gebaut hat. Sobald ich
aber weiss, dass ich nicht bin, eine
Illusion bin, welche die Natur ihrem
Körper zuliebe geschaffen hat, geht
Gott an mir zugrunde. Der Tod kann
mich nicht schrecken, gegen mein
Leben ist er machtlos, denn ich weiss,
dass die Energie, welche mein Ego
nährt, solange ich atme und mein Herz
schlägt, mich zufrieden in sich
auflösen wird, so behutsam, wie es am
besten für mich ist. Nicht wahr, Mutter

Natur? Und da mir bekannt ist,
auf welch ohnmächtige, erbärmliche,
wenn auch «wunderbare» Weise mein
Ich entstanden ist, kann ich mich auf
die Auflösung meiner selbst ja nur
freuen, sollte mich der Tod ereilen,
wenn ich «satt an Tagen» bin.

Cogito, ergo sum? Irrtum, Monsieur
Descartes. Ich denke, also bin ich
nicht. Das Denken zeigt mir nämlich,
wie ich entstanden bin. Ich kann mich,

das liegt in derMacht derDenkinstanz,
von einem selbst erschaffenen zweiten

Ich aus betrachten, beide von
einem dritten aus usw. Und von
meinem, sagen wir mal, vierten Ich aus
gesehen, kann ich meinem Primärich

klipp und klar sagen: Dich, mein
Freund, gibt es nicht. Hat «Ich» eine
logische Folge von Gedanken in
Bewegung gesetzt, ist ein Ich nur noch
als Zuhörer gefragt. Das kann eines
der eigenen sein oder ein fremdes.
Ergo: Es denkt, weil ich gewesen bin,
es denkt auch, wenn ich nicht mehr
bin, sollte sich Logisches in meinem
Hirn iniziiert haben, denn eine
vernünftige Kausalkette braucht nur
auswechselbare Zuhörer. Das denkende
Ich hat mit dem lauschenden Ich
wenig gemein. Jenes, das abstrakte,
ist gezwungen, dieses, das subjektive,

existent sein wollende, infolge
Duplizität zu vernichten.

Habe ich also trotz christlicher
Erziehung endlich kapiert, dass es mich
nicht gibt, geschieht Wunderbares:
Ich werde glücklich. Leide ich,
distanziere ich mich von mir, freue ich
mich, werde ich ganz mich selbst.

Wollen Feinde ichbewusst über mich
herfallen, verfallen sie dem Gelächter
meiner Existenz. Mein Verhalten mir
und der Umwelt gegenüber kommt
ins Gleichgewicht. Der Ichgläubige
will überdas Notwendige hinaus Geld
zusammenraffen, reich will er werden,

mächtig und, wenn es ganz
schlimm kommt, auch noch berühmt.
Weil er um sein Ich fürchtet, muss er
andere Ichs bekämpfen, zerstören,
sich überordnen oder unterwerfen.
Das Ich-Gedränge führt zu einem
Leben voller Konflikte, in dem Gott
oder sein Äquivalent, derdogmatische
Atheismus, kräftig mitmischen.
Leidtragende der Ichitis sind nicht zuletzt
auch die Pflanzen und Tiere, weil Ich
einfach nicht wahrhaben will, dass es

eine flüchtige Laune der Natur ist,
dabei sollte ihm doch das Gefühl,
von dieser abgehoben zu sein, seine
Nichtexistenz bewusstmachen.

Wer aber gelernt hat, mit seinen
Ichs wie ein Zirkusartist zu jonglieren
und über den Ich-Glauben nur noch
lachen kann, wird gutmütig,
wohlwollendallemLebendigen gegenüber,
tolerant, hilfsbereit, eins wird er mit

Die Einstellung musst du ändern,
nicht deinen Aufenthaltsort.

10



Res severa
est verum gaudium

allem Leben, er lebt ewig, denn sein
Leben wird wieder eins mit dem
Leben. «Egoistische» Interessen setzt er
durch, indem er spasseshalber Ich
wird. Seinem Ich gegenüber müssen
seine Neben-Ichs möglichst so tun,
als ob sie es nicht durchschaut hätten,
damit es wollen und schaffen kann.
Wären sie zu diesem schalkhaften
Zugeständnis nicht bereit, könnte ich
nicht mehr leben. Soweit darf es aber
nicht kommen, denn ich will das
Leben ja lebendig erhalten. Aus Liebe
zum Leben sorgt mein
selbstgeschaffenes Ich-Gebäude dafür, dass

ich mit der Natur in Harmonie lebe.

Die Evolution hatte vor nicht allzu
langer Zeit einen Punkt erreicht, von
dem aus denkendes Leben möglich
wurde. Bis zur Einsicht, dass sich

logisches Denken aus sich selbst
entwickelt, konnte die Natur nur über
den Irrtum, «ich» dächte, gelangen.
Denken setzt ein Denkvermögen
voraus, das dem fasziniert zuhörenden

Ich lange nicht würde zu verstehen

geben können, dass es denkt. Das
Ich-Bewusstsein würde keine Götter
neben sich dulden wollen. Die
innerpsychische, umgekehrte Blasphemie
muss das Ich mit der Angst vor seiner

Vernichtung büssen. Der Versuch, zu
retten, was nicht zu retten ist, rief die
Seuche Religion hervor, welche für
die Erde heute existenzbedrohende
Ausmasse angenommen hat. Dieses
Risiko ging die Natur ein, weil sie das

Ich als Gegner nicht ernst nimmt.
Den Menschen hat sie mit genügend
Intelligenz ausgestattet, um ihn zwingen

zu können, die Todesfalle
rechtzeitig, in derPhase höchster
Existenzbedrohung, zu durchschauen.

Das intuitive Erfassen der
Wirklichkeit, welche, rationalisiert, die
Religionen aus derWelt schaffen wird,
hat einigen von ihnen zu einer lange
währenden Herrschaft verholten.

« WerdasLeben gewinnen will, wird
es verlieren, wer aber das Leben um
meinetwillen verliert, wird es gewinnen.

» Mat. 1 0,39. Korrekt formuliert,
heisst das: Wer sein Ich erhalten will,
wird es verlieren; wer das Ich aber

aufgibt, gewinnt das Leben. «Um
meinetwillen» ist notwendig, weil das

Ich zur Selbstaufgabe verleitet wird,
indem es durch das angepriesene

Nichts, den auferstandenen Gottessohn,

vor die Entscheidung gestellt
wird, ob es seine Nihilierung riskieren
soll, um in Christus, einem Kollektiv-
Ich, dem vereinenden Nicht-Ich,
aufzugehen. Die Befreiung vom Ich führt
zu einer Glückseligkeit, die den Glauben

an den Gekreuzigten bestätigt und

lebendig erhält. Die reale Erfahrung
steigert sich zu einer dogmatisierten,
katastrophalen Heilsgewissheit, denn
die Ich-Aufgabe ist zwar richtig,
erfolgt aber zugunsten von Jesus Christus.

Das Ich hat sich aufgegeben, um
sich im Gottessohn göttlich neu zu
festigen. Widerstand ist zwecklos,
Ströme von Blut fliessen, Jesus wird
Massenmörder.

Wie nur konnten die Evangelisten
eine so perfekte Strategie entwickeln,
die ihrer Zeit weit voraus war? Ganz
einfach. Die sogenannten Jünger des

Gekreuzigten hatten erlebt, wie ein
bis zum Messias-Wahn gesteigertes
Ich grauenhaft und jämmerlich
vernichtet worden war. Der Schock
erschütterte ihre führergläubigen Ichs,
machte sie aber, welch wunderbar
überraschende Auferstehung, glücklich

und frei. Dazu hatte der Ich-Glaube
im Cäsarenwahn eine absurde Höhe
und Intensität erreicht, so dass

Zeitgenossen, wenn ihnen geraten wurde,
am auferstandenen Leib Christi
teilzuhaben, gleich reihenweise umfielen.

Heute kann die Psychologie diesen

Vorgang entzaubern. Das
Christenreich wird zusammenbrechen.

Meister der Ich-Zersetzung sind
auch die Hindus und Buddhisten. Die
Schwäche, die ihre Kunst zur Religion

verkommen liess, ist leicht zu
eruieren. Wer sein Ich objektiviert,
macht das universelle Leben, ohne
das erja nicht leben würde, psychisch,
vom Ich respektive den Ichs getrennt,
wahrnehmbar. Da der Mensch nach
Höherem strebt und etwas Besseres
sein möchte, will er nicht hinnehmen,
dass das Leben, das Tiere und Pflanzen

leben lässt, das gleiche ist, das

ihm zu intensiver, schnell vergehender

Blüte verhilft. Das Leben, das bei
Tieren tierisch zu sein hat, will er als

göttlich verstanden wissen, um sich
über Fauna und Flora halten zu können.

Das Ich zerstören Buddhisten
und Hindus durch unendliche
Vermehrung, durch die Vorstellung einer
«Reinkarnation», im Prinzip durch
eine Eselsbrücke für das gemeine

Volk, um ins Nirwana, dem
glückseligen Nichtsein, zu gelangen.
Indem sich das gläubige Ich als Glied
einer unendlichen Ich-Kette
vorkommt, verleiht es sich eine imaginäre

Grösse, welche ein beruhigendes

Gleichgewicht zwischen Sein und
Nichtsein herstellt. Dieses religiöse
System wird sich gegen das Gift der
Psychologie als ziemlich resistent
erweisen, weil es Klassen geschaffen
hat, im Hinduismus sogar Kasten,
einen Mechanismus, der die
Reinkarnation unter eingebildete menschliche

Kontrolle bringt. Darauf ist
auch der Paria stolz, bedeutet die
hinduistische Phantasterei doch
Entmachtung der Götter. Die Misere der
Mehrheit ist religiös gerechtfertigt.
Die verwandtschaftlich isolierten
Oberschichten, wollen sie Macht und
Privilegien nicht verlieren, sind zu
brahmanischer Scheinheiligkeit
gezwungen, die ihnen alles erlaubt,
was humanistisch verboten ist.

In klassisch-archaischer Weise hat
der Islam das Ich-Problem gelöst:
Identifikation des Ichs mit einer auf
Vernichtung der Ungläubigen
eingeschworenen Glaubensgemeinschaft.
Das sich derVemichtungswille gegen
die Muslime selbst richten wird,
sobald die Kraft zur Feindbekämpfung
verlorengeht, zeigt der brutale Fall,
mit dem bis heute alle totalitären
Regimes ihren Aufstieg haben bezahlen
müssen.

Der Leidensweg der Menschheit
ist also noch lange nicht zu Ende.
«Desire», wie englischsprechende
Buddhisten richtig urteilen, wird das

Leben weiterhin zur Qual machen.
Aber der Weg aus der globalen Krise
ist für alle, die sich frei gedacht haben,
erkennbar: Opferung des Ichs zugunsten

einer liebevollen Identifikation
mit allem Leben, das unser Planet
seiner Sonne darbringt.

Nun hat es ja keinen Sinn, stets
daran zu denken, dass ich nicht bin.
Solange ich da bin, habe ich auch
dazusein. Der Wunsch der Natur soll
mir Dogma sein. Wenn mich aber die
Angst um mein Ich auf religiöse
Gedanken bringen könnte, will ich mir
jeweils bewusst machen, dass ich nur
bin, weil ich sonst nicht sein könnte.

Roland Odermatt

Eine ernste Sache
ist die wahre Freude.

11


	Ich, die verheerende Illusion

