
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 76 (1993)

Heft: 8

Artikel: Das Freidenkertum in Deutschland

Autor: Kaech, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Freidenkertum in Deutschland
von Jean Kaech

Die weltanschaulichen Quellen auch des deutschen
Freidenkertums reichen zurück bis in die Zeit der
Aufklärung. Die englischen Deisten und die französischen
Materialistendes 18. Jahrhunderts waren gewissermassen

die Vorkämpfer für ein bewusstes Freies Denken;
frei von Dogmen und der mittelalterlichen Autorität der
Kirche. Denker wie John Locke und Isaak Newton
wandten sich vehement gegen den Feudal-Klerikalismus
jener Zeit und erhoben die Begriffe Vernunft und
Wissenschaft zur Basis jeden menschlichen Fortschritts.

Die französischen Materialisten waren die Wegbereiter
der Französischen Revolution von 1789, die die
Befreiung der Völker vom Feudal-Absolutismus der Kirche

in die Wege leitete. Die Enzyklopädisten verstanden

die Welt rein materialistisch als ein geschlossenes
System, das sich mittels physischer, sozialer und
moralischer Gesetze selbst reguliert. Der verlogenen religiösen

Moral (man tut Gutes, um sich das ewige Paradies

zu «verdienen» und meidet Schlechtes, um der ewigen
Qual der Hölle zu entgehen setzen sie eine natürliche
Moral gegenüber. Ideologischer Hauptgegner war
die im Feudalabsolutismus schwelgende Kirche, welche

die menschliche Gesellschaft knechtete und jede
wissenschaftliche Forschung in unerträglicher Weise
behinderte.

Im Deutschland des 18. Jahrhunderts fehlten die

Voraussetzungen weitgehend für ein aktives Freies
Denken, denn das Staatswesen fristete in der feudalen
und vorsichtig kleinbürgerlichen Welt noch ein
kümmerliches Dasein. An eine Anwendung der atheistischen

Konsequenzen aus der Epoche der revolutionären
französischen Aufklärung war nicht zu denken. Wohl
versuchten Leute wie Gotthold Ephraim Lessing,
Theodor Lau und andere mit ihrem pantheistischen
Weltbild Einfluss zu nehmen aufdie Zukunftsgestaltung.
Doch blieben es einzelne oder kleine Gruppen von
Intellektuellen, total isoliert vom gewöhnlichen Volk.

Erst nach der bürgerlichen Revolution von 1848

begannen Junghegelianer eine radikal-atheistische
Bewegung aufzubauen, die schliesslich in die bürgerlich
republikanische Partei mündete. Die christliche Religion

und der feudal-absolutistische Staat waren Hauptziel

ihrer Kritik. Einen wichtigen Beitrag lieferte dabei
David Friedrich Strauss mit seinem Hauptwerk «Das
Leben Jesu» (1835). An die Stelle der Anbetung Jesu

setzte er die philosophische Verehrung der Fortschritte
des Menschen in seiner Geschichte, sowie die
Hochschätzung seines wachsenden Verständnisses der Natur.

Unterstützt und weitergeführt wurde diese Linie
durch Bruno Bauer, der die Position noch radikalisierte,
indem er schrieb, Jesus sei überhaupt keine historische
Persönlichkeit, sondern nur das Produkt von
Gedankengängen der Verfasser der Evangelien.

Das enge Bündnis von Thron und Altar in Preussen-
Deutschland war die ideologische Stütze der Monarchie,
weshalb die massive Bibelkritik als direkter Angriff
auf die geistigen Grundlagen des Regimes gewertet
wurde. Mit dieser historischen Bibelkritik bereiteten
Strauss und Bauer das Terrain vor für die
materialistisch-atheistische Religionskritik Ludwig Feuerbachs,
der wie wohl kein anderer die weltanschaulichen
Grundlagen für die Freidenker-Bewegung des 19.
Jahrhunderts geschaffen hat. Feuerbach wollte aus den

religiösen und politischen Dienern der himmlischen
und irdischen Monarchie freie und selbstbewusste
Bürger der Erde machen. Die menschliche Vernunft
sollte die menschenfeindlichen Mächte blossstellen,
welche die Religion dazu benützten, den Menschen zu
unterdrücken.

Mit dem naturwissenschaftlichen Materialismus
der Mitte des 19. Jahrhunderts und dem späteren
Haeckelschen Monismus sind die weiteren geistigen
Quellen der Freidenkerbewegung genannt. Die
nachmaligen Mitbegründer der WELTUNION DER
FREIDENKER (1880 in Brüssel) Ludwig Büchner,
Carl Vogt (aus der Schweiz) und Jacques Moleschott,
alles Naturwissenschaftler, versuchten, die breiten
Volksmassen naturwissenschaftlich zu bilden und
atheistisch zu erziehen. Ihr Wirken richtete sich vehement

gegen die christliche Lehre von der göttlichen
Erschaffung von Mensch und Welt.

Nach der Gründung der Weltunion, an der von
deutscher Seite neben Büchner auch Wilhelm Liebknecht
teilgenommen hatte, erfolgte schon ein Jahr später
(1881) die Gründung des Deutschen Freidenkerbundes.

1906 gründete Ernst Haeckel den Deutschen
Monistenbund, welcher sich zusammen mit dem
Freidenkerbund mit dem «Volksbund für Geistesfreiheit»
eine Dachorganisation gab, zugleich verstanden als

Basis für Gruppierungen, die sich mit Kirchenkritik
und Atheismus befassten. Hauptanliegen war die
religionsfreie, weltliche Kindererziehung.

Der Deutsche Freidenkerbund propagierte in den An-
fangsjahren primär naturwissenschaftlich-monistische
Anschauungen. In der Folge bildeten sich in zahlreichen

Ortschaften und Städten Ortsvereine mit
unterschiedlicher Struktur. Mit dem Aufkommen des

Sozialismus ergaben sich in einzelnen Sektionen
sozialdemokratische Mehrheiten, die sich immer mehr von
den bürgerlichen Freidenkern absetzten, was zur Gründung

eines Zentralverbandes Proletarischer Deutscher
Freidenker (ZPDF 1911 in Braunschweig) führte.

Somit bestanden zwei rivalisierende Freidenker-
Verbände, der eine traditionell-bürgerlich mit Haupt-
stossrichtung Trennung von Staat und Kirche, von

64



Schule und Kirche, Förderung des Kirchenaustritts und

Vertretung der Interessen der konfessionslosen Bürger
in den Behörden des deutschen Staates; der andere
verstand sich als Vereinigung klassenbewusster,
sozialistisch denkender Proletarier, der seine Mitglieder zu
politischem und gewerkschaftlichem Engagement
verpflichtete. Die Freidenker sollten als Zugpferd im
Kampf gegen die Kirchen dienen, da sich die Partei
aus taktischen Gründen nicht in gleichem Masse dem
antiklerikalen Kampf widmen konnte.

Nach dem Ersten Weltkrieg wurde die Freidenkerarbeit
wieder voll aufgenommen. Die bürgerlichen und die
proletarischen Freidenker profitierten von den
Massenaustritten vor allem aus der protestantischen Kirche,
denn mit der Schaffung einer obligatorischen Kirchensteuer

wurde ein weiteres Argument aktuell. Die Zahl
der Kirchenaustritte war enorm: 1919 verliessen
cirka 230 000 Menschen ihre Kirche, 1920 waren es

über 300 000 Freidenker-Organisationen übernahmen
Aufgaben, die früher alleinige Domäne der Kirchen
gewesen waren: Feiern für Geburt, Tod, Jugendweihe,
Heirat. Gleichzeitig wuchsen auch die
Feuerbestattungsvereine, die jedoch bald den Weg in die Freidenker-
Verbände fanden (Einigungskongress 1927 in Berlin).
Leider wuchsen auch die Streitereien unter Freidenkern,
weil die Organisationen immer mehr verpolitisiert
wurden. Marxisten stritten sich mit Sozialdemokraten,
wobei die ersteren von den Freidenkern verlangten,
sich voll und ganz im Klassenkampf zu bewähren, was

gar in der Forderung gipfelte: «Wir betrachten die
Sowjetunion als das Rückgrat der kommenden
Weltrevolution. Wir bekämpfen daher alle Angriffe, die

gegen den Bestand der SU gerichtet sind, sowie wir
jeden imperialistischen Krieg und die Rüstungen zu
einem solchen bekämpfen.» Solche Grundkonsense
waren jedem Freidenkertum diametral entgegengesetzt,

denn Freidenken ist eine Methode des Denkens
ohne jedes Dogma, jederzeit frei und offen für neue
wissenschaftliche Erkenntnisse. Eine klare Spaltung
war unvermeidlich.

Es bildeten sich zwei verfeindete Organisationen: die
eine unter marxistisch-kommunistischer Führung, die
andere eher verbunden mit der Sozialdemokratie. Im
Ausland wurden vor allem die sozialdemokratischbürgerlichen

Freidenkerverbände immer stärker.

Inzwischen war auch der Faschismus zur alles
bedrohenden Gefahr emporgewachsen. Die Freidenker aller
Richtungen erkannten diese Gefahr für die menschliche

Gemeinschaft und trafen sich zum Weltkongress
der Freidenker in Berlin (1931). Professor Theodor
Hartwig aus Wien und Max Sievers vom DFV besprachen

sich mit den leitenden Persönlichkeiten der
Weltunion aus Brüssel. Angesichts der drohenden
Gefahr des Faschismus einigten sie sich auf ein
bürgerlich-rationalistisches Programm, wobei die frühere
proletarische Linie eines Teils der anwesenden
Verbände verlassen wurde. Am Weltkongress 1 936 in Prag
wurde die Fusion auch noch organisatorisch besiegelt.

Der neue Weltverband nahm Sitz in Prag, erster
Generalsekretär wurde Theodor Hartwig.

Und dann folgten die 1000 Jahre des deutschen
Faschismus. Die Freidenker-Organisationen wurden
zerschlagen, die Vermögen eingezogen, zahlreiche
Funktionäre verhaftet, gefoltert und ermordet. Es
wurde Nacht über Deutschland. Auch der letzte
Vorsitzende des DFV, Max Sievers, wurde von der
Gestapo gefasst und am 17. Januar 1944 im Zuchthaus
Brandenburg enthauptet.

Der Neuaufbau nach 1945 war nicht einfach. Die
Besatzungsmächte in den einzelnen Zonen bestimmten,

was zu geschehen hatte. So konnte die
Wiederaufbauarbeit nur im kleinsten lokalen Rahmen
geschehen. Am 24. Dezember 1945 gründeten einige
Hamburger Freidenker den ersten Verein. Andernorts
jedoch blieben die Bewilligungen versagt. Erst im
April 1949 Hessen es die britischen Besatzer zu, dass

in Berlin (Westzone) wieder ein Verband gegründet
werden konnte, der sich auch sofort um die Herausgabe
des wiederrechtlich beschlagnahmten
Verbandsvermögens bemühte.

Im März 1951 war es endlich soweit: Der Deutsche
Freidenker- Verband wurde in Braunschweig neu
gegründet, in welchem lokale Vereinigungen auf dem

ganzen Gebiet der Bundesrepublik (ohne "Berlin)

Sind Gerichte der geeignete Ort,
eine humanistische Streitkultur zu pflegen?
Mit der staaüichen Vereinigung in Deutschland kam es

keineswegs zu einer grösseren Einigkeit im freigeistigen
Bereich. Bei den Freidenkern fand 1991 ein Zusammenschluss

des DFV der «alten Bundesrepubük» mit dem
DFV der ehemaligen DDR statt. Der in Berlin (West)
beheimatete DFV beteiügte sich nicht an dieser Vereinigung,

sondern verfolgte das Projekt der Gründung eines
Humanistischen Verbandes, den er im Mai 1993 mit
verschiedenen regionalen Gruppen, darunter ehemaligen
Freireligiösen, bildete. Zugleich führen diese ehemaligen
Freidenker aus West-Berlin seit Jahren Prozesse gegen
die Freidenker. Der Verbandsvorstand des deutschen
Freidenker-Verbandes hat sich deshalb mit einem Appell
an die Initiatoren der Prozesse gewandt, das Prozessieren
endüch einzustellen.

Leider hat der Brief bei den Angesprochenen keinerlei
Reaktion hervorgerufen. Nach Pressemeldungen über die
Umbenennung der Westberliner Organisation in
Humanistischer Verband schöpfte auch das Gericht Hoffnung
und fragte an, ob damit die Klage nicht erledigt sei, erhielt
aber eine abschlägige Antwort. So fand Ende Juni eine
neue Prozessrunde beim Berliner Kammergericht, dem
höchsten Berliner Gericht, statt. Ergebnis: «Das Verfahren

ruht.» Das Gericht hat nämlich Schwierigkeiten
festzustellen, wer überhaupt Beklagter ist, nachdem der
frühere DDR-Verband nicht mehr existiert. DFV-
Bundesvorsitzender Klaus Hartmann kommentierte: «Die
Umbenennung in Humanistischer Verband bedeutet

offensichtlich nicht, dass nun auch humanistisches Handeln
angesagt wäre.»

65



zusammengeschlossen wurden. Die Verbände mit Sitz
in Berlin und Braunschweig (ab 1954 Dortmund) hatten

leider von Anfang an gewisse Probleme miteinander.

Während der Berliner Verband sich fast
vollständig der sich vom Marxismus abwendenden SPD
zuwandte, verblieb der Dortmunder Verband dem
Sozialismus verbunden, was auch in seinen Statuten
zum Ausdruck gebracht wurde.

In der DDR wurde von offizieller Seite - kurz vor dem
Kollaps dieses Staatsgebildes - ein Freidenkerverband

der DDR ins Leben gerufen, wohl in der
Hoffnung, die Freidenker könnten die SED-Diktatur
noch vor dem Absturz bewahren. Diese Gründung
entsprach in keiner Weise der Tradition, denn in keinem
sozialistischen Staat wurden Freidenker-Organisationen

geduldet. Freidenker-Verbände können nur in
demokratischen, pluralistischen Ländern gedeihen,
denn Diktaturen (faschistische, kommunistische,
militärische, religiöse) vertragen das Freie Denken schon

gar nicht. Freies Denken kennt keinen Zwang, kein
Tabu, kein Dogma; es gibt auch keinen «alleinseligmachenden

Weg».

Nach dem Fall der Mauer, nach dem Fiasko des realen
Sozialismus, fanden sich die Freidenker der alten und
neuen Bundesländer wieder in einem Verband zusammen,

offenbar zum Missfallen des DFV Berlin, der
dem neuen Verband den Namen Freidenker-Verband
absprechen wollte, was sogar bis vor die Gerichte
führte (siehe Kasten auf Seite 65).

Am 1 Juni 1 99 1 schlössen sich die Freidenker der alten
und der neuen Bundesländer in Braunschweig zum
gemeinsamen Deutschen Freidenker-Verband mit
Sitz in Dortmund zusammen. Der neue DFV zählt
Landesverbände in sämtlichen Bundesländern.
Gemeinsam wurden neue Satzungen geschaffen, wobei
auf Begehren vor allem von Freidenkern aus der
ehemaligen DDR alle Passagen herausgestrichen wurden,

die wiederum den Sozialismus als Verbandsgrundlage

festlegen sollten. Der neue Verband gibt
sich offener und ohne ausschliessliche Verpflichtung
auf marxistisches Gedankengut. Auf dieser demokratischen

und pluralistischen Basis wird der DFV wieder
erheblich mehr Einfluss auf das Geschehen im modernen

Deutschland nehmen können. Die aktuellen
Probleme mit Arbeitslosigkeit und Rezession, Überbevölkerung

und neuer Armut, das massive Wiederaufflammen

des religiösen Fanatismus verlangen dringend
nach Lösungen. Für die Bewältigung dieser gewaltigen
Aufgaben sind die Freidenker auch in Deutschland
wieder gefragt.

FREIDENKER-UMSCHAU
Zürich
Wie in der «Freidenker»-Ausgabe Nr. 5 / Mai 1 993 gemeldet,
ist die Stadt Zürich von einem mit gewaltigem Aufwand
inszenierten Spektakel mit der Überschrift «Jesus für Züri»
heimgesucht worden. Wie dabei zu vernehmen war, sind
mehrere tausend Bücher und über 10 000 deutschsprachige
sowie eine grosse Anzahl fremdsprachiger Videokassetten
zum Thema «Jesus» verteilt worden. Die Begeisterung des
Publikums hielt sich allerdings in Grenzen. Durchschnittlich
habe nur jede sechste Person ein Geschenk angenommen,
wie der Leiter der Organisation bedauernd feststellte. Mit
einem «Marsch für Jesus» durch die Zürcher Altstadt ging
am 13. Juni die von 57 landes- und freikirchlichen Gemeinden

getragene Erweckungswelle zu Ende. Bei diesem
Riesenaufwand an Platzgebühren, Literatur und Elektronik stellt
sich der erstaunte Beobachter die Frage: «Woher die Kraft?»

Bistum Chur
Wie die «Neue Zürcher Zeitung» am 8. Juli zu berichten
wusste, soll die Aufgabe der dem Bischof Haas beigegebenen

Generalvikare vor allem darin bestehen, «den für
viele verschütteten Zugang zum Ordinarius loci» (also zum
ordentlichen Bischof Haas) «wieder freizulegen». Von dieser

Absicht werden die oppositionellen Gläubigen der Kantone

Zürich und Graubünden sowie der Innerschweiz wohl
wenig begeistert sein.

Bischof Haas scheint es übrigens gelungen zu sein, als
Zeremonienmeister bei der Fürstenhochzeit in Vaduz sein

ramponiertes Image wieder etwas aufzubessern. Wie doch
der rückständige Teil der Kirche und der mit Reichtum
gesegnete Erbadel so schön zusammenpassen!

Niederlande
In Sachen Sterbehilfe haben sich die Niederlande als besonders

aufgeschlossen gezeigt. So wurde in der Stadt Assen
kürzlich ein Psychiater freigesprochen, der einer körperlich
gesunden, jedoch seelisch leidenden Frau ein Mittel für ihre
Selbsttötung zur Verfügung gestellt hatte. Von den Richtern
wurde das Vorliegen einer «ausweglosen» Notsituation»
anerkannt. In zahlreichen Ländern gilt Beihilfe zur Selbsttötung

immer noch als Straftatbestand (in der Schweiz nur
bei Vorliegen eigensüchtiger Motive oder einer niederträchtigen

Gesinnung).

Vatikan
Papst Johannes Paul II. fand es schicklich, dem chilenischen
General Pinochet in einem persönlichen Brief zu seinem
50. Hochzeitstag zu gratulieren. Nicht gratuliert haben ihm
die Hinterbliebenen der zu Tausenden gefangengehaltenen,
gefolterten und ermordeten Opfer der Militärdiktatur Augusto
Pinochets.

Philippinen
Einmal mehr haben sich Torheit und Aberglaube als Ursache

grossen Unheils erwiesen. Anlässlich einer Feier zu Ehren
des Schutzheiligen einer philippinischen Provinz wurden
dummerweise drei Boote zusammengebunden und darauf
ein Altar sowie ein riesiges Kruzifix aufgerichtet. Dazu kam
noch ein Feuerwerk, das die etwa 400 Passagiere von der
Schiffsmitte weglockte, worauf das flussabwärts treibende
Gefährt kenterte. Zu bedauern sind nicht nur die zahlreichen
Todesopfer und die Angehörigen; zu bedauern ist auch die
unvernünftige Tradition derartiger Veranstaltungen. A.B.

An unsere Leser in Deutschland
Wir haben uns bemüht, in den uns zur Verfügung
stehenden Nachschlagewerken die neuen deutschen
Postleitzahlen herauszufinden. Falls eine Adresse
trotzdem falsch sein sollte, bitte sofort dem
Zentralsekretariat melden.

66


	Das Freidenkertum in Deutschland

