
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 75 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Dilemma der Gottesidee

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der christliche Gott ist eine aus vielen gebrechlichen und
schiefen Vorstellungen zusammengeflossene Missgeburt.

Schiller an Körneram 25. 12. 1788

Das Dilemma der Gottesidee
«Gott» ist nicht nur ein einfaches Wort, es ist ein Begriff,
eine Idee oder eine Frage, die, seit die Menschheit
besteht, ohne Antwort geblieben ist. Fragt man einen
gläubigen Menschen, so erhält man etwa folgendes zur
Antwort: Wir werden nie wissen, wer und was Gott ist,
wir wissen nur, dass er ist, denn er teilt sich uns mit, im
übernatürlichen Licht der Offenbarung und durch sein
Wort in der hl. Schrift. Er ist der Urgrund allen Seins und
aller Dinge.

Der Mensch der Vorzeit dachte nicht viel anders; nur
nicht so kompliziert. Die Unerklärbarkeit der auf ihn
einstürmenden Naturgewalten und die Veränderungen
der Himmelserscheinungen mit ihren Rätseln führten
ihn zu einer Ahnung von einem «Wissen» und zu einer
Religiosität, die ihn an die Existenz einer jenseits von
ihm bestehenden Götterwelt und Wirklichkeit förmlich
zu glauben zwang.

Der Mensch von heute weiss natürlich auch, dass die
Welt, die er mit seinen fünf Sinnen erkennen kann, nur
ein Ausschnitt aus der wirklichen Welt ist. D.h. er weiss,
dass die Realität nicht dort endet, wo die von ihm erlebte
und erfahrene Wirklichkeit zu Ende ist. Diese Erkenntnis

ist natürlich gleichbedeutend mit der Anerkennung
einer «jenseitigen» Dimension, von der wir nur wenig
wissen. Aber sie ist nicht, oder sie muss nicht identisch
sein mit dem «Jenseits» der Theologie.

Die meisten Gläubigen meinen, dieser Gott sei ein

nur auf den Menschen bedachtes, persönliches, aber
überirdisches Geistwesen, das menschliche
Eigenschaften habe und den Menschen in Liebe, Barmherzigkeit

und Güte zugetan sei. Gott habe-wer immer er auch
sei - eine Aufgabe. Diese Aufgabe sei die Schöpfung der
Welt und des Menschen, vorausgeplant und
zweckbestimmt. Alle Entscheidungen seien ihm aufgebürdet:
Er müsse reiche Mammutstädte ausgleichend abwägen

gegen Hunger und Not, Verkehr gegen Erhaltung der
Naturlandschaft, Schlachthäuser und Geflügelfabriken
gegen die Ethik alles Lebendigen.

Eine andere Gruppe von Menschen stellt sich Gott
als einen unpersönlichen Geist, als ein geistiges
Ordnungsprinzip im Gesamtgeschehen des Kosmos vor.
Dieses Prinzip wirke überall, also auch im Menschen;
gerade in ihm, weil es ihm bewusst wird. Wenn die

Gattung Mensch, als organische Einheit des Kosmos,
Geist hat - und es ist unzweifelhaft, dass sie ihn hat -
müsste sie ihn also in sich tragen. Somit könnte Gott nie

von aussen nach innen (wie es viele heilige Schriften
behaupten), sondern nur von innen nach aussen wirken.
Ein alter indischer Spruch drückt das so aus : Gott schläft
im Stein, atmet in der Pflanze, träumt im Tier und
erwacht im Menschen.

Eine weitere Gruppe von Menschen lehnt beides ab

- die sogenannten Atheisten. Aber vielleicht sind sie gar
keine «Gottesleugner». Es ist ja nicht Gott, den sie

leugnen, sondern nur das Bild, das die Religionen von
ihm gemacht haben. Ich will hier nicht die
Gottesbegriffe und Glaubenskonstruktionen der verschiedenen

Religionen erörtern. Das würde den Rahmen dieses

Artikels sprengen. Ich möchte lediglich verschiedene

Schlussforderungen ziehen und einige einfache Fragen
aufwerfen, wie sie viele Menschen stellen.

Da ist zunächst die Frage, ob dieses angenommene,
in allem wirkende geistige Ordnungsprinzip des Kosmos

mit dem Gott der hebräisch-christlichen Schriften
identisch sei. Die Antwort scheint einfach: Zwischen
diesem und jenem ist ein Unterschied wie zwischen Tag
und Nacht. Der kosmische Gott (Geist) manifestiert sich
in reinem mensch- und ichvergessenem Ewigkeitsbe-
wusstsein, der Gott der Bibel in menschlich ichbetonter
dogmatischer Dialektik. Zu beschämend wären die
Schönheitsfehler dieser Welt, ihre Fehlkonstruktionen
und Fehlinvestitionen, wenn sie Schöpfungen und Plan
eines allwissenden und liebenden Gottes wären. Es kann
auch nicht einen solchen Gott für alle Menschen geben,
der nur ein Volk auserwählt, der zuerst nur für Israel und
dann wieder gegen Israel handelt, der erst Menschen als

Opfer annimmt, dann wieder verabscheut und der dann

gar seinen «Sohn» für alle opfert. Der grösste Schuft
würde sich schämen, ihm zu gleichen. Kein Wunder,
wurzelt doch das jüdisch-christliche Gottesbild im
ausgetrockneten Erdreich des Alten Testamentes, das

trotz seiner geistesgeschichtlichen Bedeutung vormals
nur ein Logbuch für Wüstennomaden gewesen ist. Die
christlichen Dogmen, die dann um dieses Gottesbild
hemm konstruiert wurden, widersprechen jeder Logik
und Vernunft. Das Weltall mit seinen bisher erkannten
Gesetzen könnte gar nicht bestehen, wären Jungfrauengeburten,

Totenauferstehungen und leibliche Himmelfahrten

möglich und wahr. Diese Behauptungen sind
bestenfalls geistige Fossilien aus der Steinzeit
vorderasiatischer Religionen, abgestorbene mythologische
Formeln längst vergangener Epochen. Die Welt, so wie
sie ist und lebt, ist ein klarer Gegenbeweis für die
Existenz des christlich-jüdischen Bibelgottes.1

Noch eine Frage, die schon eingangs gestellt wurde,
ist bisher ohne Antwort geblieben: Verfolgt der Gott
oder Geist des Universums einen Zweck, hat er einen

Plan, ist der ganze Kosmos in seinem Geschehen
zweckbestimmt? Die christliche Religion und andere

Religionen bejahen dies, weil sie alles auf den
Menschen beziehen. Es hat sich jedoch herausgestellt, dass

die Natur, der Kosmos, den von uns aufgestellten Wer-

4



ten und Zwecken gegenüber gleichgültig ist. So geht die
Natur z.B. mit dem wertvollen Leben um, als ob es das

Wertloseste von der Welt wäre. Man kann ihr Tun nur
begreifen, wenn man Vorstellungen wie «gut» und
«böse» ausser acht lässt. Das Universum hat vielleicht
einen Zweck, aber nichts, was wir wissen, erlaubt uns
die Behauptung, dass dieser Zweck irgendeine
Ähnlichkeit mit unseren Zwecken hat. Wir Menschen sind

ja nur ein kleiner Teil der Natur, ihren Gesetzen
unterworfen und auf die Dauer gesehen nun auch ihr Opfer.
Die Verkünder des oben erwähnten Gottesbildes können

anscheinend die Tatsache nicht verkraften, dass

auch wir Menschen letztendlich das Schicksal des

Regenwurms teilen müssen. Wir sind ja nur eine kleine
Speiche im ewigen Rade der kosmischen und biologischen

Evolution, die stets neue Formen schafft und alte
vernichtet.2

Unser Planet wird-kosmisch gesehen -nicht immer
bewohnbar bleiben. Wo blieb dann der Mensch? Nach
der christlichen Lehre - und nicht nur nach dieser - ist
er geistig auferstanden, wiedergeboren in Gott, wenn er
an ihn geglaubt hat. Ein schöner Gedanke. Nur wird es

der Mensch nie erfahren. Ist er aber für immer vergangen,

was hätte sein Dasein dann für einen «Zweck»
gehabt? Seine Werke, sein Suchen und Philosophieren,
seine Freuden und Tränen? Wird dieser Gott dann
wieder von vorne anfangen? Die Antwort auf diese

Fragen erfordert redlicherweise ein «ignoramus» - wir
wissen es nicht. Dieses Eingeständnis muss aber nicht
zum «ignorabimus» erweitert werden, zum «wir werden
es nie wissen». Denn wenn es möglich war, vom Steinbeil
zum Raumschiff fortzuschreiten, könnten wir eines

Tages auch dieses Geheimnis entschleiern.
Nicht der Glaube an einen biblischen Gott oder an

eine Kirche qualifiziert den Menschen, sondern seine

Verhaltensweise, sein Handeln im Sinne einer
beispielgebenden praktizierenden Menschlichkeit. Zwar
bestätigen Umfragen, dass sich auch heute viele
Menschen dem Reiz des Mysteriösen, der Faszination
geheimnisvoller religiöser Riten nicht zu entziehen

vermögen. Vielleicht sind sie seelisch zu schwach, um
ein Leben zu leben, das nicht auf religiösen Gehorsam,
Tradition und Gottes Gnade, sondern auf
Eigenverantwortung, Vernunft und Wissen, auf Toleranz und
Mitmenschlichkeit gegründet ist.

Zu spät kommt heute die Einsicht, dass das «Dominium

terrae» der Bibel uns in eine katastrophale ökologische

Sackgasse geführt hat. Haben die religiösen
Spekulationen über Gott und ein Jenseits dies bewirkt?
Haben sie unser Diesseits verdorben? Nur langsam
setzt sich die Erkenntnis durch, dass der gesamte Kosmos

der belebten und unbelebten Dinge eine Einheit
ist, ein kompliziert vemetzter Mechanismus, in dem
alle Prozesse in gnadenloser Selbstgesetzlichkeit
ablaufen. Dieses intensive Gefühl des Eingebundenseins
in diese grosse Einheit, verdient es vielleicht, «Religiosität»

(«Religion») genannt zu werden? Sind dann
Naturwissenschaft und Religion keine Gegensätze

mehr? Etwa nur - wie YIN und YANG - zwei
komplementäre Seiten unseres Weltbildes, die einander
bedingen und ergänzen?

Der Physiker Max Planck hat in einem Vortrag
einmal gesagt: Wenn beide, Religion und Naturwissenschaft,

zu ihrer Bestätigung des Glaubens an Gott
bedürfen, so steht Gott für die eine am Anfang, für die
andere am Ende des Denkens. Und der Naturforscher
Ernst Haeckel schrieb vor mehr als hundert Jahren an
seine Braut: Die Früchte vom Baum der Erkenntnis sind
es wert, darüber das Paradies zu verlieren.

Was wir heute brauchen, um aus diesem Dilemma
zwischen Gottes-Ideen, Jenseitshoffnung und
Kirchenhörigkeit herauszukommen, ist ein von religiösen
Spekulationen freier, unverstellter Blick für die Probleme
dieser Welt, vor allem für die Überlebensprobleme des

homo sapiens, die sich mit unheimlicher Geschwindigkeit

vergrössern
RudolfSchmidt

Fussnoten:
1) «Wenn ich glauben müsste, dass ein allmächtiger Gott den

heutigen Menschen, wie er den Durchschnitt unserer Spezies
repräsentiert, absichtlich so geschaffen habe, wie er ist, würde
ich fürwahr an Gott verzweifeln. Wenn dieses, in seinem
kollektiven Tun nicht nur böse, sondern auch so dumme
Wesen das Ebenbild Gottes sein soll, muss ich sagen: Welch
trauriger Gott!» Konrad Lorenz, Der Abbau des Menschlichen,

München/Zürich, 1983, S. 285.

2) «Natur hat mich ins Sein gebracht, sie wird auch wieder
mich verlangen; so war ich ganz in ihrer Macht, bin durch sie

hindurchgegangen.» Diesen Spruch von Franz Karl Ginzkey
fand ich einmal auf einem Grabstein.

Ein Bumerang
Seit einiger Zeit macht sich im deutschsprachigen
Blätterwald, auch in Schriften, die uns nahestehen, eine

Unsitte breit: Leserinnen, Schülerinnen, Studentinnen
und was der Greuel mehr sind. Das Anliegen, die

weibliche Hälfte der Menschheit mit einzubeziehen,
verdient Unterstützung, aber so geht es nun wirklich
nicht. Eine Majuskel mitten im Wort ist schlicht und

einfach eine Barbarei - und in diesem Falle konträr zur
beabsichtigten Wirkung, obszön. Zwar mochte es zu

Beginn einen gewissen Reiz haben, den Männern die

Vorherrschaft ihres Geschlechts in derdeutschen Sprache

aufdringlich bewusst zu machen, verloren aber

haben die Feministinnen. Das an den Grossbuchstaben

gewöhnte Auge vermisst, wenn einzig Frauen gemeint
sind, bei den Leserinnen, Schülerinnen und Studentinnen

auf die Dauer unwillkürlich den kleinen
Unterschied. Je länger, je mehr. Die feministische Revolte ist

zum Phalluskult entartet. Die Machos wird's freuen.

Wenn der Buchstabe nicht mehr verschwindet, kann
frau nur hoffen, dass sich der Trend zur allgemeinen

Kleinschreibung nicht durchsetzen wird. Nicht wahr,
liebe leserln? r q

5


	Das Dilemma der Gottesidee

