Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 75 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Dilemma der Gottesidee

Autor: Schmidt, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der christliche Gott ist eine aus vielen gebrechlichen und
schiefen Vorstellungen zusammengeflossene Missgeburt.
Schiller an Korner am 25. 12.'1788

Das Dilemma der Gottesidee

«Gott» istnicht nurein einfaches Wort, es ist ein Begriff,
eine Idee oder eine Frage, die, seit die Menschheit
besteht, ohne Antwort geblieben ist. Fragt man einen
gldubigen Menschen, so erhdlt man etwa folgendes zur
Antwort: Wir werden nie wissen, wer und was Gott ist,
wir wissen nur, dass er ist, denn er teilt sich uns mit, im
tibernatiirlichen Licht der Offenbarung und durch sein
Wortinderhl. Schrift. Eristder Urgrund allen Seins und
aller Dinge.

Der Mensch der Vorzeit dachte nicht viel anders; nur
nicht so kompliziert. Die Unerklédrbarkeit der auf ihn
einstiirmenden Naturgewalten und die Verdnderungen
der Himmelserscheinungen mit ihren Rétseln fiihrten
ihn zu einer Ahnung von einem «Wissen» und zu einer
Religiositit, die ihn an die Existenz einer jenseits von
ihm bestehenden Gotterwelt und Wirklichkeit formlich
zu glauben zwang.

Der Mensch von heute weiss natiirlich auch, dass die
Welt, die er mit seinen fiinf Sinnen erkennen kann, nur
ein Ausschnitt aus der wirklichen Weltist. D.h. er weiss,
dass die Realitit nicht dort endet, wo die von ihm erlebte
und erfahrene Wirklichkeit zu Ende ist. Diese Erkennt-
nis ist natiirlich gleichbedeutend mit der Anerkennung
einer «jenseitigen» Dimension, von der wir nur wenig
wissen. Aber sie ist nicht, oder sie muss nicht identisch
sein mit dem «Jenseits» der Theologie.

Die meisten Gldubigen meinen, dieser Gott sei ein
nur auf den Menschen bedachtes, personliches, aber
iiberirdisches Geistwesen, das menschliche Eigen-
schaften habe und den Menschen in Liebe, Barmherzig-
keitund Giite zugetan sei. Gott habe — wer immer er auch
sei—eine Aufgabe. Diese Aufgabe seidie Schopfung der
Welt und des Menschen, vorausgeplant und zweck-
bestimmt. Alle Entscheidungen seien ihm aufgebiirdet:
Er miisse reiche Mammutstidte ausgleichend abwégen
gegen Hunger und Not, Verkehr gegen Erhaltung der
Naturlandschaft, Schlachthduser und Gefliigelfabriken
gegen die Ethik alles Lebendigen.

Eine andere Gruppe von Menschen stellt sich Gott
als einen unpersonlichen Geist, als ein geistiges Ord-
nungsprinzip im Gesamtgeschehen des Kosmos vor.
Dieses Prinzip wirke tiberall, also auch im Menschen;
gerade in ihm, weil es ihm bewusst wird. Wenn die
Gattung Mensch, als organische Einheit des Kosmos,
Geist hat — und es ist unzweifelhaft, dass sie ihn hat —
miisste sie ihn also in sich tragen. Somit konnte Gott nie
von aussen nach innen (wie es viele heilige Schriften
behaupten), sondern nur von innen nach aussen wirken.
Ein alter indischer Spruch driickt das so aus: Gott schlift
im Stein, atmet in der Pflanze, trdumt im Tier und
erwacht im Menschen.

4

Eine weitere Gruppe von Menschen lehnt beides ab
—die sogenannten Atheisten. Aber vielleicht sind sie gar
keine «Gottesleugner». Es ist ja nicht Gott, den sie
leugnen, sondern nur das Bild, das die Religionen von
ihm gemacht haben. Ich will hier nicht die Gottes-
begriffe und Glaubenskonstruktionen der verschiede-
nen Religionen erortern. Das wiirde den Rahmen dieses
Artikels sprengen. Ich mochte lediglich verschiedene
Schlussforderungen ziehen und einige einfache Fragen
aufwerfen, wie sie viele Menschen stellen.

Da ist zunéchst die Frage, ob dieses angenommene,
in allem wirkende geistige Ordnungsprinzip des Kos-
mos mit dem Gott der hebriisch-christlichen Schriften
identisch sei. Die Antwort scheint einfach: Zwischen
diesem und jenem ist ein Unterschied wie zwischen Tag
und Nacht. Der kosmische Gott (Geist) manifestiert sich
in reinem mensch- und ichvergessenem Ewigkeitsbe-
wusstsein, der Gott der Bibel in menschlich ichbetonter
dogmatischer Dialektik. Zu beschimend wiren die
Schonheitsfehler dieser Welt, ihre Fehlkonstruktionen
und Fehlinvestitionen, wenn sie Schopfungen und Plan
eines allwissenden und liebenden Gottes wiren. Eskann
auch nicht einen solchen Gott fiir alle Menschen geben,
der nur ein Volk auserwihlt, der zuerst nur fiir Israel und
dann wieder gegen Israel handelt, der erst Menschen als
Opfer annimmt, dann wieder verabscheut und der dann
gar seinen «Sohn» fiir alle opfert. Der grosste Schuft
wiirde sich schiamen, ihm zu gleichen. Kein Wunder,
wurzelt doch das jiidisch-christliche Gottesbild im
ausgetrockneten Erdreich des Alten Testamentes, das
trotz seiner geistesgeschichtlichen Bedeutung vormals
nur ein Logbuch fiir Wiistennomaden gewesen ist. Die
christlichen Dogmen, die dann um dieses Gottesbild
herum konstruiert wurden, widersprechen jeder Logik
und Vernunft. Das Weltall mit seinen bisher erkannten
Gesetzen konnte gar nicht bestehen, wiren Jungfrauen-
geburten, Totenauferstehungen und leibliche Himmel-
fahrten moglich und wahr. Diese Behauptungen sind
bestenfalls geistige Fossilien aus der Steinzeit vorder-
asiatischer Religionen, abgestorbene mythologische
Formeln ldngst vergangener Epochen. Die Welt, so wie
sie ist und lebt, ist ein klarer Gegenbeweis fiir die
Existenz des christlich-jiidischen Bibelgottes.'

Noch eine Frage, die schon eingangs gestellt wurde,
ist bisher ohne Antwort geblieben: Verfolgt der Gott
oder Geist des Universums einen Zweck, hat er einen
Plan, ist der ganze Kosmos in seinem Geschehen
zweckbestimmt? Die christliche Religion und andere
Religionen bejahen dies, weil sie alles auf den Men-
schen beziehen. Es hat sich jedoch herausgestellt, dass
die Natur, der Kosmos, den von uns aufgestellten Wer-



ten und Zwecken gegeniiber gleichgiiltig ist. So geht die
Natur z.B. mit dem wertvollen Leben um, als ob es das
Wertloseste von der Welt wére. Man kann ihr Tun nur
begreifen, wenn man Vorstellungen wie «gut» und
«bOse» ausser acht ldsst. Das Universum hat vielleicht
einen Zweck, aber nichts, was wir wissen, erlaubt uns
die Behauptung, dass dieser Zweck irgendeine Ahn-
lichkeit mit unseren Zwecken hat. Wir Menschen sind
ja nur ein kleiner Teil der Natur, ihren Gesetzen unter-
worfen und auf die Dauer gesehen nun auch ihr Opfer.
Die Verkiinder des oben erwihnten Gottesbildes kon-
nen anscheinend die Tatsache nicht verkraften, dass
auch wir Menschen letztendlich das Schicksal des
Regenwurms teilen miissen. Wir sind ja nur eine kleine
Speiche im ewigen Rade der kosmischen und biologi-
schen Evolution, die stets neue Formen schafft und alte
vernichtet.?

Unser Planet wird —kosmisch gesehen —nichtimmer
bewohnbar bleiben. Wo blieb dann der Mensch? Nach
der christlichen Lehre — und nicht nur nach dieser — ist
er geistig auferstanden, wiedergeboren in Gott, wenn er
an ihn geglaubt hat. Ein schoner Gedanke. Nur wird es
der Mensch nie erfahren. Ist er aber fiir immer vergan-
gen, was hitte sein Dasein dann fiir einen «Zweck»
gehabt? Seine Werke, sein Suchen und Philosophieren,
seine Freuden und Tridnen? Wird dieser Gott dann
wieder von vorne anfangen? Die Antwort auf diese
Fragen erfordert redlicherweise ein «ignoramus» — wir
wissen es nicht. Dieses Eingestidndnis muss aber nicht
zum «ignorabimus» erweitert werden, zum «wir werden
es nie wissen». Denn wenn es moglich war, vom Steinbeil
zum Raumschiff fortzuschreiten, konnten wir eines
Tages auch dieses Geheimnis entschleiern.

Nicht der Glaube an einen biblischen Gott oder an
eine Kirche qualifiziert den Menschen, sondern seine
Verhaltensweise, sein Handeln im Sinne einer beispiel-
gebenden praktizierenden Menschlichkeit. Zwar be-
stiatigen Umfragen, dass sich auch heute viele Men-
schen dem Reiz des Mysteriosen, der Faszination
geheimnisvoller religioser Riten nicht zu entziehen
vermogen. Vielleicht sind sie seelisch zu schwach, um
ein Leben zu leben, das nicht auf religiosen Gehorsam,
Tradition und Gottes Gnade, sondern auf Eigenver-
antwortung, Vernunft und Wissen, auf Toleranz und
Mitmenschlichkeit gegriindet ist.

Zu spit kommt heute die Einsicht, dass das «Domi-
nium terrae» der Bibel uns in eine katastrophale 6kolo-
gische Sackgasse gefiihrt hat. Haben die religidsen
Spekulationen iiber Gott und ein Jenseits dies bewirkt?
Haben sie unser Diesseits verdorben? Nur langsam
setzt sich die Erkenntnis durch, dass der gesamte Kos-
mos der belebten und unbelebten Dinge eine Einheit
ist, ein kompliziert vernetzter Mechanismus, in dem
alle Prozesse in gnadenloser Selbstgesetzlichkeit ab-
laufen. Dieses intensive Gefiihl des Eingebundenseins
in diese grosse Einheit, verdient es vielleicht, «Religio-
sitdt» («Religion») genannt zu werden? Sind dann
Naturwissenschaft und Religion keine Gegensitze

mehr? Etwa nur — wie YIN und YANG - zwei
komplementire Seiten unseres Weltbildes, die einander
bedingen und ergénzen?

Der Physiker Max Planck hat in einem Vortrag
einmal gesagt: Wenn beide, Religion und Naturwissen-
schaft, zu ihrer Bestitigung des Glaubens an Gott
bediirfen, so steht Gott fiir die eine am Anfang, fiir die
andere am Ende des Denkens. Und der Naturforscher
Ernst Haeckel schrieb vor mehr als hundert Jahren an
seine Braut: Die Friichte vom Baum der Erkenntnis sind
es wert, dariiber das Paradies zu verlieren.

Was wir heute brauchen, um aus diesem Dilemma
zwischen Gottes-Ideen, Jenseitshoffnung und Kirchen-
horigkeit herauszukommen, ist ein von religiosen Spe-
kulationen freier, unverstellter Blick fiir die Probleme
dieser Welt, vor allem fiir die Uberlebensprobleme des
homo sapiens, die sich mit unheimlicher Geschwindig-
keit vergrossern

Rudolf Schmidt

Fussnoten:

1) «Wenn ich glauben miisste, dass ein allméichtiger Gott den
heutigen Menschen, wie er den Durchschnitt unserer Spezies
représentiert, absichtlich so geschaffen habe, wie erist, wiirde
ich fiirwahr an Gott verzweifeln. Wenn dieses, in seinem
kollektiven Tun nicht nur bose, sondern auch so dumme
Wesen das Ebenbild Gottes sein soll, muss ich sagen: Welch
trauriger Gott!» Konrad Lorenz, Der Abbau des Menschli-
chen, Miinchen/Ziirich, 1983, S. 285.

2) «Natur hat mich ins Sein gebracht, sie wird auch wieder
mich verlangen; so war ich ganz in ihrer Macht, bin durch sie
hindurchgegangen.» Diesen Spruch von Franz Karl Ginzkey
fand ich einmal auf einem Grabstein.

Ein Bumerang

Seit einiger Zeit macht sich im deutschsprachigen
Blitterwald, auchin Schriften, die uns nahestehen, eine
Unsitte breit: LeserInnen, SchiilerInnen, StudentInnen
und was der Greuel mehr sind. Das Anliegen, die
weibliche Hilfte der Menschheit mit einzubeziehen,
verdient Unterstiitzung, aber so geht es nun wirklich
nicht. Eine Majuskel mitten im Wort ist schlicht und
einfach eine Barbarei —und in diesem Falle kontrér zur
beabsichtigten Wirkung, obszon. Zwar mochte es zu
Beginn einen gewissen Reiz haben, den Minnern die
Vorherrschaft ihres Geschlechts in der deutschen Spra-
che aufdringlich bewusst zu machen, verloren aber
haben die FeministInnen. Das an den Grossbuchstaben
gewohnte Auge vermisst, wenn einzig Frauen gemeint
sind, bei den Leserinnen, Schiilerinnen und Studentin-
nen auf die Dauer unwillkiirlich den kleinen Unter-
schied. Je langer, je mehr. Die feministische Revolteist
zum Phalluskult entartet. Die Machos wird's freuen.
Wenn der Buchstabe nicht mehr verschwindet, kann
frau nur hoffen, dass sich der Trend zur allgemeinen
Kleinschreibung nicht durchsetzen wird. Nicht wahr,
liebe leserIn? R O.




	Das Dilemma der Gottesidee

