Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 75 (1992)

Heft: 1

Artikel: Ein Bumerang

Autor: R.O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ten und Zwecken gegeniiber gleichgiiltig ist. So geht die
Natur z.B. mit dem wertvollen Leben um, als ob es das
Wertloseste von der Welt wére. Man kann ihr Tun nur
begreifen, wenn man Vorstellungen wie «gut» und
«bOse» ausser acht ldsst. Das Universum hat vielleicht
einen Zweck, aber nichts, was wir wissen, erlaubt uns
die Behauptung, dass dieser Zweck irgendeine Ahn-
lichkeit mit unseren Zwecken hat. Wir Menschen sind
ja nur ein kleiner Teil der Natur, ihren Gesetzen unter-
worfen und auf die Dauer gesehen nun auch ihr Opfer.
Die Verkiinder des oben erwihnten Gottesbildes kon-
nen anscheinend die Tatsache nicht verkraften, dass
auch wir Menschen letztendlich das Schicksal des
Regenwurms teilen miissen. Wir sind ja nur eine kleine
Speiche im ewigen Rade der kosmischen und biologi-
schen Evolution, die stets neue Formen schafft und alte
vernichtet.?

Unser Planet wird —kosmisch gesehen —nichtimmer
bewohnbar bleiben. Wo blieb dann der Mensch? Nach
der christlichen Lehre — und nicht nur nach dieser — ist
er geistig auferstanden, wiedergeboren in Gott, wenn er
an ihn geglaubt hat. Ein schoner Gedanke. Nur wird es
der Mensch nie erfahren. Ist er aber fiir immer vergan-
gen, was hitte sein Dasein dann fiir einen «Zweck»
gehabt? Seine Werke, sein Suchen und Philosophieren,
seine Freuden und Tridnen? Wird dieser Gott dann
wieder von vorne anfangen? Die Antwort auf diese
Fragen erfordert redlicherweise ein «ignoramus» — wir
wissen es nicht. Dieses Eingestidndnis muss aber nicht
zum «ignorabimus» erweitert werden, zum «wir werden
es nie wissen». Denn wenn es moglich war, vom Steinbeil
zum Raumschiff fortzuschreiten, konnten wir eines
Tages auch dieses Geheimnis entschleiern.

Nicht der Glaube an einen biblischen Gott oder an
eine Kirche qualifiziert den Menschen, sondern seine
Verhaltensweise, sein Handeln im Sinne einer beispiel-
gebenden praktizierenden Menschlichkeit. Zwar be-
stiatigen Umfragen, dass sich auch heute viele Men-
schen dem Reiz des Mysteriosen, der Faszination
geheimnisvoller religioser Riten nicht zu entziehen
vermogen. Vielleicht sind sie seelisch zu schwach, um
ein Leben zu leben, das nicht auf religiosen Gehorsam,
Tradition und Gottes Gnade, sondern auf Eigenver-
antwortung, Vernunft und Wissen, auf Toleranz und
Mitmenschlichkeit gegriindet ist.

Zu spit kommt heute die Einsicht, dass das «Domi-
nium terrae» der Bibel uns in eine katastrophale 6kolo-
gische Sackgasse gefiihrt hat. Haben die religidsen
Spekulationen iiber Gott und ein Jenseits dies bewirkt?
Haben sie unser Diesseits verdorben? Nur langsam
setzt sich die Erkenntnis durch, dass der gesamte Kos-
mos der belebten und unbelebten Dinge eine Einheit
ist, ein kompliziert vernetzter Mechanismus, in dem
alle Prozesse in gnadenloser Selbstgesetzlichkeit ab-
laufen. Dieses intensive Gefiihl des Eingebundenseins
in diese grosse Einheit, verdient es vielleicht, «Religio-
sitdt» («Religion») genannt zu werden? Sind dann
Naturwissenschaft und Religion keine Gegensitze

mehr? Etwa nur — wie YIN und YANG - zwei
komplementire Seiten unseres Weltbildes, die einander
bedingen und ergénzen?

Der Physiker Max Planck hat in einem Vortrag
einmal gesagt: Wenn beide, Religion und Naturwissen-
schaft, zu ihrer Bestitigung des Glaubens an Gott
bediirfen, so steht Gott fiir die eine am Anfang, fiir die
andere am Ende des Denkens. Und der Naturforscher
Ernst Haeckel schrieb vor mehr als hundert Jahren an
seine Braut: Die Friichte vom Baum der Erkenntnis sind
es wert, dariiber das Paradies zu verlieren.

Was wir heute brauchen, um aus diesem Dilemma
zwischen Gottes-Ideen, Jenseitshoffnung und Kirchen-
horigkeit herauszukommen, ist ein von religiosen Spe-
kulationen freier, unverstellter Blick fiir die Probleme
dieser Welt, vor allem fiir die Uberlebensprobleme des
homo sapiens, die sich mit unheimlicher Geschwindig-
keit vergrossern

Rudolf Schmidt

Fussnoten:

1) «Wenn ich glauben miisste, dass ein allméichtiger Gott den
heutigen Menschen, wie er den Durchschnitt unserer Spezies
représentiert, absichtlich so geschaffen habe, wie erist, wiirde
ich fiirwahr an Gott verzweifeln. Wenn dieses, in seinem
kollektiven Tun nicht nur bose, sondern auch so dumme
Wesen das Ebenbild Gottes sein soll, muss ich sagen: Welch
trauriger Gott!» Konrad Lorenz, Der Abbau des Menschli-
chen, Miinchen/Ziirich, 1983, S. 285.

2) «Natur hat mich ins Sein gebracht, sie wird auch wieder
mich verlangen; so war ich ganz in ihrer Macht, bin durch sie
hindurchgegangen.» Diesen Spruch von Franz Karl Ginzkey
fand ich einmal auf einem Grabstein.

Ein Bumerang

Seit einiger Zeit macht sich im deutschsprachigen
Blitterwald, auchin Schriften, die uns nahestehen, eine
Unsitte breit: LeserInnen, SchiilerInnen, StudentInnen
und was der Greuel mehr sind. Das Anliegen, die
weibliche Hilfte der Menschheit mit einzubeziehen,
verdient Unterstiitzung, aber so geht es nun wirklich
nicht. Eine Majuskel mitten im Wort ist schlicht und
einfach eine Barbarei —und in diesem Falle kontrér zur
beabsichtigten Wirkung, obszon. Zwar mochte es zu
Beginn einen gewissen Reiz haben, den Minnern die
Vorherrschaft ihres Geschlechts in der deutschen Spra-
che aufdringlich bewusst zu machen, verloren aber
haben die FeministInnen. Das an den Grossbuchstaben
gewohnte Auge vermisst, wenn einzig Frauen gemeint
sind, bei den Leserinnen, Schiilerinnen und Studentin-
nen auf die Dauer unwillkiirlich den kleinen Unter-
schied. Je langer, je mehr. Die feministische Revolteist
zum Phalluskult entartet. Die Machos wird's freuen.
Wenn der Buchstabe nicht mehr verschwindet, kann
frau nur hoffen, dass sich der Trend zur allgemeinen
Kleinschreibung nicht durchsetzen wird. Nicht wahr,
liebe leserIn? R O.




	Ein Bumerang

