
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 74 (1991)

Heft: 6

Artikel: A.B. Shah - ein indischer Säkularist (II/II)

Autor: Hiorth, Finngeir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. B. Shah - ein indischer Säkularist (II/II)
In seinem Essay «Was fehlt unseren
Muslimen?» (1981) erinnerte Shah

seine Leser an bekannte Tatsachen:
dass die Muslime bildungsmässig
und ökonomisch rückständig seien;
in den Ämtern und Berufen
untervertreten seien; ihre Sprache und
Kultur diskriminiert würden. Und
als Resultat davon litten die Muslime
oft an einem Gefühl der Unsicherheit.

Für die muslimische Grundschicht

musste etwas getan werden,
zumal schon daran gearbeitet wurde,

die Lebensbedingungen der Un-
berührbaren und der unterprivilegierten

Sippen zu verbessern.
Shahs Treffen mit Dalwai 1967 liess
ihn einen weiteren Schritt Richtung
konkrete Unternehmungen tun.
Shah hatte schon früher
praxisbezogene Interessen gehabt. So war
in den fünfziger Jahren die Organisation

Samaj Prabodhan Samstha
mit Shah als Gründungsmitglied
aufgebaut worden. Diese Organisation

propagierte modernistische
sozialkritische Gedanken und Werte

unter dem gemeinen Volk von
Maharashtra. Nach der Begegnung
mit Dalwai reisten die beiden durch
Maharashtra und andere Gebiete
Indiens. Überall erfuhren sie, wie
grimmig sich die muslimische
Oberschicht ihrem Konzept einer Sozialreform

und einer Neubeurteilung
des Islams widersetzte.
Sicher war dies zum Teil die Folge
des seltsamen Eindrucks, den das

Paar Shah/Dalwai auf die Muslime
machen musste. Ein Atheist und ein
verweltlichter (secularized) Muslim
wollten den Islam reformieren. Beide

waren sich bis zu einem gewissen

Grad der früheren Bemühungen,

den Islam zu reformieren,
bewusst; erinnert sei an Personen wie
Jamalu-d-Din Afghani (1839-97),
Muhammad Abduh (1849-1905)
und Muhammad Iqbal 1 876-1 93 8).
Shah und Dalwai unterschätzten klar
die Stärke der konservativen Kräfte
im Islam. Die Religionen gehören
zu den konservativsten Institutio¬

nen der Menschheit. Sogar die
Versuche kleiner Reformen, die Leute
von innen herunternehmen, stossen
auf hartnäckigen Widerstand. Und
Reformen von aussen haben noch

weniger Erfolgschancen.
Dies bedeutet nicht, dass der Islam
für Reformen nicht offen ist. Der
Islam wäre kaum eine weitverbreitete

Religion geworden, wenn er
nicht fähig gewesen wäre, sich den

verschiedenen sozialen Bedingungen

anzupassen. Wie andere grosse
Religionen hat er natürlich auch
wiederholt Waffen gebraucht, um
den Widerstand gegen seine
Versuche, die Massen zu beeinflussen,
niederzuschlagen
Wie auch immer, trotz der Opposition

von Seiten der muslimischen
Elite gewannen Shah und Dalwai
zahlreiche Gefolgsleute. Viele
muslimische Frauen waren beeindruckt.
Und diese günstigen Reaktionen
führten zur Gründung des oben
erwähnten Muslim Satyashodhak
Movement. Muslimische
Frauenkonferenzen wurden abgehalten.
Besonderes Interesse zeigte Shah

für die Lage der muslimischen
Frauen, die Opfer willkürlicher und

einseitiger Scheidungen waren. Er
versuchte, seine Stimme gegen
solche Übeltaten zu erheben, und

verteidigte modernes Denken und
humanistische Werte in der
muslimischen Gemeinschaft.
Shahs Interesse an der Lage der

Benachteiligten leitete ihn auch zu
einem Projekt für die Erziehung der
Kinder von Prostituierten. Er gründete

für diese Kinder eine Gesellschaft,

die Renukadevi Association,
so genannt nach der Göttin
Renukadevi, welche die Prostituierten in
Maharashtra und Karnataka
traditionell verehren und die sie als
Beschützerin ansehen. Er behandelte
Prostituierte respektvoll und
bewunderte ihre persönlichen Qualitäten.

Viele von ihnen waren tief
berührt und entwickelten grossen
Respekt und Liebe für ihn.

Die Liste von Shahs Aktivitäten ist
nicht komplett. So war er auch der
erste Herausgeber des «New Quest»,
eine kritische, kreative und
ideenreiche Zeitschrift. Sie ist die
Fortsetzung von «Quest» und wird ebenfalls

von der Indian Association for
Cultural Freedom herausgegeben,
einer Organisation von Leuten, die
sich für die Probleme der Modernisierung

der Gesellschaften, speziell
derjenigen Indiens, interessieren.
Shah war ein unermüdlicher Kämpfer

für den weltlichen Humanismus,
den er gerne «secularism» nannte.
In seiner Schrift «Die Bedeutung
des Säkularismus für Indien»
erklärte Shah, dass «Säkularismus in
erster Linie die Trennung der Religion

vom weltlichen Leben meint».
Der Säkularismus ist weder identisch

mit dem Atheismus noch

impliziert er notwendigerweise den

Atheismus. «Gandhi war ein
tiefreligiöser Mensch, und trotzdem war
er vollständig säkular in seiner

Meinung über die Religion und ihren

Bezug sowohl auf das persönliche
als auch aufdas öffentliche Leben.»
Shah wendet auch ein, dass Jesus

Christus «säkular in seiner Annäherung

an das Leben in dieser Welt»

gewesen sei.

Aus der Schrift über die Bedeutung
des Säkularismus für Indien geht
hervor, dass George Jacob Holyoake
die letzte Quelle für Shahs Konzept
des Säkularismus war. Shah lag
daran zu betonen, dass es nur eine

Art von Säkularismus gibt. Aber die

Art und Weise, wie sich der Säkularismus

in den Gesetzen und
Institutionen der verschiedenen
Gesellschaften niederschlägt, kann von
Fall zu Fall verschieden sein.

So wäre zum Beispiel für einen
Hindu der Entscheid, Rindfleisch
zu essen oder nicht, ein säkularer
Entscheid, wenn er aus Gründen der
Gesundheit oder des Geschmacks

gefällt worden wäre und nicht, weil
heilige Bücher das Essen von
Rindfleisch entweder verboten oder er-

46



laubt haben. Und Shah fährt fort:
«Es ist begreiflich, dass ein Mensch
selbst nicht säkular in seinem eigenen,

strikt persönlichen Leben sein

mag, aber tolerant genug ist, um
seine Sicht andern nicht aufzwingen
zu wollen. Beispielsweise gibt es

viele Hindus, die aus religiösen
Gründen kein Rindfleisch essen,
aber nicht daran denken würden,
andere vom Genuss eines Rindsteaks
abzuhalten. Solche Leute repräsentieren

die säkularistische Haltung
aufder zwischenmenschlichen Ebene,

auch wenn sie sich persönlich
des Obskurantismus schuldig
gemacht haben.»
Shah war der Meinung, es sei leichter

gewesen, den säkularistischen

Weg in der westlichen Welt als in
Indien einzuschlagen. Den westlichen

«Menschen ist es leicht gefallen,

sich die säkularistische Lebensweise

in dieser Welt anzueignen,
ohne aufzuhören, gläubige Christen

zu sein». Der indische Kontext ist
anders gewesen, da weder der
Hinduismus noch der Islam zwischen
dem Säkularen und dem Transzendenten

einen Unterschied machen.
Indien ist auch Jahrhunderte lang
eine mutlireligiöse Gesellschaft
gewesen, während die westliche Welt
religiös homogener war.
Für Shah war der Säkularismus mit
dem Liberalismus verbunden,
wogegen die Religionen Hochburgen
des Obskurantismus sind. Für ihn

war der Säkularismus eine positive
Weltanschauung, die sich mit der

Religion nur insofern befasst, als

sie sich ins öffentliche Leben drängt.
Ein säkularer Staat wird allen
Religionen gegenüber unparteiisch sein.

Der Säkularismus ist dem
Humanismus nahe, währenddem die
Religionen, und speziell der Islam,
wichtige irrationale und antihumanistische

Elemente beinhalten.
Shah war ausgesprochen für eine
säkulare Demokratie und für die
Menschenrechte. Er war sich der
Gefahren des atheistischen Autorita-
rismus bewusst. In «Was fehlt
unseren Muslimen?» schrieb er, dass

«der Säkularismus unter einer
atheistischen Diktatur nurVerfolgung
bedeuten kann, wie die Erfahrungen
verschiedener religiöser Gruppen,
die Muslime eingeschlossen, in den

kommunistischen Ländern genügend

zeigten. Nur in einem
demokratischen System bedeutet Säkularismus

religiöse Freiheit, nicht als

Geste der Generosität, sondern als

eine der fundamentalen Menschenrechte,

deren Anerkennung dem
Staat die moralische Bestätigung
verleiht.»
Und mit diesem Zitat von Shah
beenden wir diesen flüchtigen Blick
auf das Leben, das Werk und das

Denken eines bemerkenswerten
indischen Atheisten.

Quellen:
1) A. B. Shah: Religion and Society in
India. Somaiya Publications, Bombay/
New Delhi 1981 pp.

2) A. B. Shah: WhatAils our Muslims?
IndianSecularSociety.Pune 1 98 1 1 6 pp.

3) The Secularist, no. 72, Nov.-Dec.
1981, Pune.

4) New Quest, no. 35, Sept.-Oct. 1982,
Pune.

Finngeir Hiorth, Oslo

(Von der Redaktion möglichst
wortgetreu aus dem Englischen übertragen.)

Leserbrief zur Sommersonnwendfeier:
Da wundert sich der Fachmann...
Es ist epochemachend erfreulich, wie
umfassend universell sich die Frei-
denkerei entwickelt, vor allem in
Sachen allernotwendigste «Toleranz AG».
Dies ist ein Stichwort von mir ganz
persönlich und mit weltweitem Patentes

heisst übersetzt «Toleranz auf
Gegenseitigkeit». Hierzu das Beispiel
Sommersonnwendfeier: Die Feier auf
einem ganz bestimmten Berg zu einem
exakt fixierbaren Zeitpunkt zu Ehren
eines exakt definierbaren Gegenstandes

mit einer gewaltigen Ausstrahlung,
im Begriff, einen unabwendbaren
WendeVorgang zu vollziehen angesichts
von Milliarden unbewusst miteinbezogener

Geschöpfe und einer winzig kleinen

Schar bewusst aufmerksamer
Zuschauer und Verehrer, dies alles passierend

in einem gewaltigen universellen
Räume einerseits und in winzig kleinen
Hirnchen hoch oben, der Sonne nah,
unter olympischen Felswänden inmitten

Veranstaltungen
Basel (Vereinigung)
Jeden 1 Freitag im Monat
freiwilliger Hock um 20 Uhr
im Restaurant «Stänzler»,
Erasmusplatz (Bus 33)

Bern
Am Donnerstag, 13. Juni 1991

Nachmittags-TREFF im Garten des
Restaurants «Dählhölzli» im Tierpark

Letzte «freie Zusammenkunft»
vor der Sommerpause am Dienstag,
25. Juni, ab 19 Uhr im Freidenkerhaus

an der Weissensteinstr. 49B

Juli/August keine Veranstaltungen

Chur
Freie Zusammenkunft der
Freidenker-Vereinigung Graubünden

jeweils am 1 Dienstag des Monats,
abends um 19.30 Uhr im Hotel
«Krone» in Chur-Masans bei der
Autobahn-Ausfahrt Chur-Nord.
Busverbindung. Heimtransport ist
gewährleistet.

Grenchen
Zum Filmabend über Umwelt und
Naturschutz, am 10. Juni 19.30Uhr
im Saal des Restaurant «Touring» in
Grenchen, sind alle Mitglieder,
Bekannten und Angehörigen herzlich
eingeladen. Der Saal ist ab 1 9.00 Uhr
geöffnet. Sie können wählen, welche
Filme Sie sehen möchten.

Winterthur
«Stamm» im Hotel Winterthur am
Tisch mit der FVS-Flagge jeden
1 Mittwoch im Monat ab 20 Uhr

uralter Bäume andrerseits - wenn das

nicht eine ururreligiöse Angelegenheit
im wahrsten Sinne des Begriffs «Religion»

ist, dann wäre uns Freidenkern
wunderbar geholfen im Sinne der TAG
(Toleranz auf Gegenseitigkeit).
Es gibt also unter Freidenkern
Menschen mit tiefhochecht religiösen
Bedürfnissen gemäss dem Wort «religere»

- «hochschätzen, beachten, respektieren

bestimmter Orte, Zeiten und Dinge.
Das Gegenteil ist «negligere» -
«verachten, missachten, verschleudern,
verschwenden und versauen» - als
Freidenker dürfen wir frei darüber
nachdenken, unbefangen und unmissver-
ständlich ehrlich. Denk-Mal, Pax-Mal,
Sex-Mal: Wer hat's gesehen, wer
erkannt? G. P. Luck, Klosters

AI


	A.B. Shah - ein indischer Säkularist (II/II)

