
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 74 (1991)

Heft: 5

Artikel: Gott und Nessie

Autor: Walleser, Fritz / Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. sc. techn. Dr. jur. Fritz Walleser

Gott und Nessie
Die Grenzziehung zwischen den Begriffen Atheismus

und Agnostizismus hat uns Berner Freidenker
schon manche Stunde gekostet, die dann zur
Besprechung wichtigerer Fragen fehlte. Hier soll nun
eine Anregung zur Sprache kommen, wie wir uns so
auf die Bedeutung der zwei Ausdrücke einigen
könnten, dass die beiden Bekenntnisse zum religiösen

Unglauben deutlich auseinandergehalten sind,
ohne vom gemeinen Sprachgebrauch abzusehen.
Dabei sei von Anfang an betont, dass es sich bei
Atheisten und Agnostikern keinesfalls um so etwas
wie um Anhänger zweier Parteien innerhalb des
Freidenkertums handelt und dass der Unterschied
ihrer Argumentationsweise ganz und gar belanglos
ist, solange wir Ungläubigen unter uns diskutieren,
dass die Distinktion aber bedeutsam wird, wenn wir
unsere Gesinnung nach aussen vertreten, gegen
Theologen und kryptotheologische Philosophen, die
sich als Gesinnungs- oder Verantwortungsethiker
vorstellen, um in unseren Reihen ihre tiefen
Einsichten zu letzten Prinzipien, höchsten Gütern,
absoluten Werten, in die Einheit und den Sinn alles
Seienden u.dgl. zu verbreiten. Dann erweist sich
nämlich der Agnostizismus als die richtige Taktik,
weil er uns den längeren Spiess in die Hand gibt, der
auf die schwache Stelle der Religionen, ihren
Dogmatismus nämlich, gerichtet ist, während derAtheist
nur Dogma gegen Dogma zu setzen hat.

Nun ist die Darstellung des Unterschiedes
zwischen atheistischer, d.h. dogmatisch-radikaler
und agnostischer, d.h. aufgeklärt-skeptischer Leugnung

schon an sich keine leichte Aufgabe; in unserm
Falle wird sie aber noch ganz erheblich erschwert,
weil zuerst einmal Einmütigkeit über den «Gott»
herrschen sollte, dessen Existenz die Agnostiker mit
der gleichen Entschiedenheit wie ihre atheistischen
Glaubensbrüder bestreiten, auch wenn sie sich
etwas anders ausdrücken. Wollten wir zuerst dem
Gottesbegriff nachgehen, würde uns das viel zuweit
führen, wenn wir bedenken, welche Kollektion von
Göttern, Göttinnen, heiligen Geistern, samt unbewegtem

Beweger, Zentralmonade und Weltgeist da in
Betracht zu ziehen wäre, dazu allerhand quasi-gött-
liche Emanationen derVernunft bei Neuplatonikern
und Gnostikern, bei Spinoza und Einstein, über die
man lange streiten könnte, ob sie eher metaphysische
Hirngespinste seien oder kryptotheologische Schliche,

um der Religion die Salonfähigkeit im Kreise
derer wiederzugeben, die damit Ernst gemacht
haben, sich ihres eigenen Verstandes ohne Leitung
eines andern zu bedienen.

Glücklicherweise bietet sich als Ausweg aus
dieser Verlegenheit der Kunstgriff an, dass wir die
Wortbildungen, die wir brauchen, um die verschiedenen

Glaubens- und Unglaubensformen zu kenn¬

zeichnen, zunächst einmal an andern
Phantasieprodukten durchexerzieren, deren Existenz ähnlich
zweifelhaft ist wie die der diversen Gottheiten, von
denen sich aber jedermann ein anschauliches Bild
machen kann, Dracula etwa oder der Abominable
Snowman Yeti im Himalaya. Wir wählen die
Seeschlange Nessie als Übungsobjekt zur Schärfung des

Sprachgefühls, weil sich von ihrem Namen so bequem
Wörter wie Nessologie und nessologisch ableiten
lassen.

An Nessie wollen wir also zeigen, wie sich
Menschen verschiedener Einstellung zu Fragen des
Wissens und Glaubens verhalten und wie sie im
Wortgeplänkel um die Existenz des Fabelwesens
argumentieren könnten, wenn alle Jahre wieder zur
Sommer- und Reisezeit die Zeitungsente auffliegt, in
den Nebelschwaden des Loch Ness sei die
altehrwürdige Seeschlange gesichtet worden. Es gibt
überzeugte Nessie-Gläubige, wir nennen sie «Nessisten»,
für die Nessies Existenz ein Glaubenssatz ist, so
unerschütterlich wie der von der Heilkraft des
schottischen Whiskys für alle überhaupt heilbaren Übel.
Es gibt auch andere Dogmatiker, die Nessies Existenz
ebenso strikte, radikal, felsenfest leugnen und die
man folgerichtig als «Anessisten» zu bezeichnen
haben wird. Und dann gibt es Leute, die von Dogmen
rein nichts wissen wollen, von uns «nessistische
Agnostiker» geheissen. Zum Nessie-Problem befragt,
könnte so ein Agnostiker etwa dartun: Nach allem,
was ich über Nessie und andere Seeungeheuer gehört
und gelesen habe, muss ich annehmen, dass es
solche Biester nicht gibt, und ich hege den Verdacht,
dass die Nessie-Erscheinungen samt und sonders
geistersehenden oder Whisky-inspirierten Spinnern
zugestossen sind oder aber von geschäftstüchtigen
Promotoren des Tourismus nach Britanniens Norden
geoffenbart wurden. Zur Erklärung gedrängt, nun
müsse er sich nach solchen Zweifelsäusserungen
aber auch klipp und klar zum Anessismus bekennen,
wird sich unser Agnostiker nicht auf das nessistische
Dogma festlegen lassen: was die Touristen-Attraktion
angehe, halte er die Gerüchte für Humbug, doch sei

er Laie in Fragen der Zoo- und Nessologie, und so sei

er allem Misstrauen zum Trotz willens, sich eines
andern belehren zu lassen, aber bitte mit guten,
nachprüfbaren Gründen: möge ihm doch ein Nessist
das Tier vorführen, damit er sich mit eigenen Augen
und Händen von seiner Echtheit überzeugen könne,
oder man lege ihm wissenschaftlich fundierte
Expertisen eines zoologischen Instituts vor. Ein
richtiger Agnostiker hält eben konsequent daran fest,
kein Dogmatiker zu sein, und er lässt sich auch kein
Nichtexistenzdogma aufschwatzen. Dabei braucht,
unter uns gesagt, niemand etwas davon zu erfahren,
wenn unser Agnostiker bei sich denken sollte, er sei

34



doch nicht so dumm, auf den folkloristischen
Schwindel hereinzufallen, er werde sich aber auch
nicht von den (möglicherweise disputationsgewandten,

schlagfertigen) Nessisten aufs Glatteis eines
Streitgespräches locken und vielleicht zum
Zugeständnis nötigen lassen, es gebe halt doch auch gute
oder zumindest diskutable Gründe für den nessi-
stischen Glauben - jedenfalls solange der See nicht
ausgefischt und trockengelegt sei, ohne dass sich
eine Spur des Monstrums gezeigt hätte.

Damit wären wir bei unserer Wort- und
Begriffsbildungsübung zu den Definitionen gelangt:
Der Nessismus ist die strikte, d.h. dogmatische (um
nicht zu sagen: sture) Behauptung der Existenz
Nessies. Der Anessismus ist die ebenso strikte
Leugnung der Existenz Nessies. Der nessistische
Agnostizismus ist die Leugnung der Existenz Nessies
auf Grund des Fehlens ernst zu nehmender Evidenz
und überwältigender Gegengründe.

Kehren wir nunmehr aus Schottland an den
Anfang dieses Artikels und zur Aufgabe zurück, die
Richtungen innerhalb unserer Unglaubensbewegung
zu kennzeichnen, so seien hier die entsprechenden
Formulierungen zur Diskussion gestellt:
Der Atheismus ist die strikte Leugnung der Existenz
Gottes. Der religiöse Agnostizismus ist die Leugnung
der Existenz Gottes aufGrund des Fehlens auch nur
zur Glaubhaftmachung tauglicherEvidenz und
überwältigender Gegengründe.

Diese Umschreibungen werden nicht allen
Freidenkern gefallen, und so ist jedermann eingeladen,

Kritik und begründete Vorschläge zur Verbesserung

anzumelden. Wenn aus diesen Varianten
eine den meisten genehme Synthese herzustellen
sein wird müssen wir uns dann auch an die mit dem
Nessie-Kunstgriff aufgeschobene, aber nicht
aufgehobene Arbeit machen, praktikable Begriffe für
Glauben, Gott, Religion, vielleicht auch für die dem
Dogmatismus nahestehenden Bereiche der Ideologie

und Metaphysik zu bilden.
Wie immer die bereinigte Fassung ausfallen

wird, es bleibt dabei, dass unter Freidenkern die
Unterscheidung zwischen atheistischen und agno-
stischen Leugnern der Existenz Gottes belanglos,
vernachlässigbar ist, denn weder die einen noch die
andern wollen etwas mit Gott, Religion noch Kirche
zu tun haben, und damit basta. Die Modifikation
wirkt sich aber drastisch aus, wenn wir es mit
Gläubigen zu tun bekommen: dann kann derAtheist
in Bedrängnis geraten, wenn er zu so mancher Frage
nichts zu sagen weiss, auf welche der Gläubige die
Antwort in seiner Bibel findet. Der Agnostiker
hingegen ist in der vorteilhaften Lage, von Anfang an
dem Theologen die Beweislast für die Glaubhaftigkeit

des angeblich Geoffenbarten aufgehalst zu
haben. Der tiefere Grund dieser Überlegenheit ist leicht
einzusehen: der Atheist behauptet etwas über Gott,
und da ist sogar die Negation ein nicht ganz gefahrloses

Argument, weil der Beweis der Nichtexistenz
logisch zwingend nicht zu erbringen ist. Der
Agnostiker aber behauptet nur etwas über sich

selber, nämlich dass ihm keine stichhaltige Evidenz
vorliege, Gottes Existenz für erwiesen oder auch nur
glaubhaft zu halten. So ist aber gut disputieren, ist es

jetzt doch Aufgabe des Theologen, Gründe beizubringen,

welche die Skepsis des Agnostikers überwinden
könnten - das wird ihm aber noch weit schwerer
fallen als dem Nessisten der Existenzbeweis seines
Fabelwesens.

Vielleicht haben die Pazifisten darum so wenig Erfolg, weil
sie den gleichsam verbrecherischen Einschlag ihres Wirkens
nicht sehen und eingestehen. Bemühung um dauerhaften
Völkerfrieden bedeutet nämlich vernunftmässigen partiellen
Bruch mit der Natur, unter biblischem Gesichtswinkel Kritik

der Schöpfung und des Schöpfers, das heisst: Verbrechen

gegen Gott, den so gar nicht pazifistischen «Herrn der
Heerscharen». Sehen die Pazifisten das ein, so können sie
auf gute Art den bösen Spruch Nietzsches exemplifizieren:
«...wir finden nichts gross, wo nicht ein grosses Verbrechen
einbegriffen ist. » Robert Mächler

Kein objektives Wissen
aus Glaubenslehren

Der Geist des Menschen ist in der rationalen
Erfassung seiner Umwelt beschränkt. Jenseits
dieser Grenze können wir weder beweisen noch
widerlegen, also auch keine rationalen Deutungen
vornehmen. Der menschliche Geist ist aber
immer bemüht, diese Grenze zu überschreiten. So
können wir in vielen Fällen noch Probleme
aufzeigen und Fragen stellen, ohne jedoch diese
Probleme lösen oder die Frage beantworten zu
können. Die religiösen Bestrebungen und Lehren

zu allen Zeiten in allen Kulturen der Welt
zeigen dieses Bemühen des menschlichen
Geistes, seine Beschränkungen und Begrenzungen
zu überwinden. Und selbst dann, wenn wir das
durch den Geist des Menschen erfassbare Gebiet
etwas ausdehnen und die bis dahin gemachten
Spekulationen der verschiedenen religiösen
Lehren beweisen oder widerlegen können, so
bleibt noch ein unbegrenztes Gebiet des rational
nicht Erfassbaren. Wirkönnen allenfalls rationale
Deutungen und Schlüsse ziehen, aus den
religiösen Bemühungen und Lehren, indem wir
untersuchen, welche Probleme das Interesse des
Menschen an einer rationalen Deutung als
Wunsch wecken. Jedoch bleibt dieser Wunsch
der rationalen Deutungunerfüllbar, wegen Mangel

an rationaler Erkenntnis- und Deutungsfähigkeit.

So schwer es uns als Menschen auch fallen
mag zuzugeben, dass es vieles gibt, von dem wir
keine Erkenntnisse haben, so müssen wir doch
bei ehrlicher Bescheidenheit unsere Beschränkung

eingestehen. Die religiösen Meinungen
fangen da an, wo die rationalen Erkenntnisse
aufhören. Darum lasst uns also bescheiden sein
und unser «Nicht-Wissen» akzeptieren.

Prof. Dr. W. Szczepanski

35


	Gott und Nessie

