
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 74 (1991)

Heft: 3

Buchbesprechung: Wege ohne Dogma - Gedanken zum Menschsein heute

Autor: Bernhardi, Peter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es kömmt aber darauf an, die Welt auch zu verändern

Anmerkungen zu

«Wege ohne Dorna»
Nun liegt es also vor, das 1984
geplante Buch des Bundes
Freireligiöser Gemeinden Deutschlands
(BFGD) «Wege ohne Dogma -
Gedanken zum Menschsein heute».
Es ging darum, Fragen anzugehen,

«die sich Menschen wieder
und wieder in ihrem Leben stellen»
wie die Bearbeiter Renate Bauer
und Helmut Manteuffel im Vorwort

feststellen.
Das ist recht gut gelungen: 14
Mitarbeiter/innen befassen sich
in 24 Beiträgen mit unterschiedlichsten

Lebensfragen. Das reicht
von «Dogmatismus und Menschlichkeit»

(Stephan Kalk) über
«Verantwortung für die Zukunft»
(Thomas Lasi) bis «Umgang mit
den Krisen unseres Lebens»
(Manuel Tögel) und «Lieben: mit
und ohne Sex-Appeal» (Renate
Bauer)
Es ginge weit über den Rahmen
dieser «Beurteilung» hinaus, auf
jeden einzelnen Beitrag einzugehen,

darum folgend meine
Gedanken nach Abschluss der
Lektüre. Alle Beiträge sind lesenswert,

einige allerdings «nur», um
sich zu ärgern. Das haben
Sammelbände so an sich. Zum Glück
ärgert sich jeder Leser über etwas
anderes. Und nicht zuletzt treibt
ja auch Ärger zum Nachdenken,
zur Diskussion, zumWiderspruch.'
Besonders angetan war ich von
den Ausführungen «Bewältigung
des Todes» (Eckhart Pilick), «Arbeit
als Lebenssinn» (Hartmut Heyder)
und «Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit» (Jörg Praski).
Natürlich habe ich auch ansonsten
interessante Anregungen und
Überlegungen gefunden. Wenn
allerdings Udo Becker in seinem
Beitrag «Religion muss Spass
machen» schreibt: «Jene häufig
praktizierte Gegenüberstellung
Herz oder Kopf, Gefühl oder
Vernunft - ist keine. Emotion und
Ratio sind genau keine Gegensätze,

sondern zwei sich ergänzende

Elemente des menschlichen
Lebens.» (S. 17), so stutze ich doch.
Da scheint er aus den Lehren der
Geschichte und des täglichen
Lebens, man denke nur an die
Werbung, wenig gelernt zu haben.
Sinnvoll scheint mirdas Bemühen,
Ratio und Emotion als gegenseitige
Korrektive zu nutzen. Das aber ist
ein schwieriges Unterfangen und
will immer wieder geübt sein. Mit
Platitüden wie: «... ein Herz ohne
Kopf ist doof, ein Kopf ohne Herz
ist tot.» (Udo Becker), macht man
es sich doch etwas zu einfach.
Seine Feststellung: «Und schliesslich:

ich gehöre mir selbst, habe
einen eigenenWillen, bin frei, mich
zu entscheiden für das, was ich
für gut, fürwahr, für schön halte.»
(S. 20), verblüfft mich. Er muss
schon in einer Gesellschaft leben,
die mir als Ziel vorschwebt, für die
ich kämpfe.
Wenn Renate Bauer auf S. 74
schreibt: «Hinzu kommt, dass sich
die humanistischen Psychologen
gegen ein Menschenbild wehrten,
das postulierte, ohne
Unterdrückung von Bedürfnissen würde

jeder Mensch zu einem
Anarchisten, man müsse ihn zum
Miteinander zwingen und ihm seinen
ursprünglichen Egoismus
austreiben.», frage ich mich betroffen,
was Renate Bauer wohl unter
Anarchismus verstehen mag? Eine
Gesellschaft, die das Zusammenleben

auf der Grundlage der Freiheit

des Einzelnen nach den
Grundsätzen von Gerechtigkeit,
Gleichheit und Solidarität ermöglicht,

müsste ganz in unserem
Sinne sein. Das hat ihr Kollege
Eckhart Pilick übrigens in seinem
Artikel «Worte der Besinnung», in
«Freie Religion», Heft 1, Januar
1971, bereits treffend festgehalten.

Renate Bauers Versuch,
Humanismus zur Religion zu «erheben»

(S. 78), scheint mir wenig
ratsam. Der Begriff Religion wird
bei uns leider eng verkoppelt mit

christlicher Kirche und christlichen

Wertvorstellungen. Die aber
haben meist mit humanistischen
Ansätzen wenig gemeinsam. Darum

weiss die grosse Mehrzahl der
Bundesbürger mit Begriffen wie
«freireligiös» oder «Freie Religion»
bisher auch fast nichts anzufangen.

Jürgen Gerdes meint in seinem
Beitrag «Freunde»: «Ein Gespräch
mit einem Freund ist unendlich
viel hilfreicher als ein Gebet zu
einem imaginären, nur in der
Vorstellung bestehenden Gott.» (S.
109). Unterschätzen wir nicht die
Kraft des «schlichten» Glaubens.
Aus ihm schöpfen die Kirchen ihre
Vormachtstellung in SachenTrost
und Hoffnung.
Kriemhild Klie-Riedel schreibt
«Vom Zurechtfinden in einer Welt,
die einem Irrenhaus gleicht». Darf
man tatsächlich auch heute noch
die Einrichtungen zur Pflege
seelisch Kranker als Irrenhäuser
bezeichnen? Kriemhild Klie-Riedel
scheint zudem nicht zu wissen,
dass es in ihren «Irrenhäusern» oft
erheblich humaner zugeht als in
«unserer» Welt. Da Hesse sich noch
manches anfügen.
Aufgefallen ist mir, dass einige
Autoren geradezu verschwenderisch

mit Zitaten aller möglichen
Geistesgrössen umgehen - von
Albert Schweitzer über Ludwig
Feuerbach bis zu Voltaire. Sie
würden aneinandergereiht gut
acht Seiten des Buches füllen. Wie
sagte doch Schopenhauer: «Durch
viele Zitate vermehrt man seinen
Anspruch aufGelehrsamkeit,
vermindert den auf Originalität, und
was ist Gelehrsamkeit gegen
Originalität? - Man sollte Zitate also
nur gebrauchen, wo man fremder
Autorität wirklich bedarf.»
Die «Leerstellen»
(Papierverschwendung) haben mich erheblich

gestört. Bei sorgsamer
Nutzung wäre Platz für mehrere
ergänzende Beiträge gewesen: rund

21



Bemerkungen zu denArbeitenvon MaxMeier20 Seiten! Unverständlich ist mir
auch, warum für die empfohlene
freireligiöse Literatur und die
«Verbands»-Zeitschriften keine
Bestellanschriften (Coupon)
vorhanden sind.
Trotzdem, es lohnt sich, das Buch
zu lesen - aber bitte nicht vergessen:

«Die Freie Religion hat die
Welt anders interpretiert, es kömmt
aber darauf an, sie auch zu verändern!"

(Eckhart Pilick)

Wege ohne Dogma-Gedanken zum
Menschsein heute,
Verlag HUMANITAS des BFGD,
Wörthstr. 6a
D-6700 Ludwigshafen, 1990
184 Seiten, DM 25.-

Peter Bernhardi

Max Meier wendet sich polemisch
gegen meineAnsichten, die Einheit
der Welt, den Agnostizismus und
die Freigläubigkeit. Deshalb sehe
ich mich zu einer grundsätzlichen
Bemerkung gezwungen.

Etwas zu bekämpfen, weil man
anderer, auch freier Meinung ist,
ist dies freidenkerisch? Es gibt
eben unterschiedliche Ansichten,
die widerspruchsfrei sind und
empirisch wissenschaftlichen
Tatsachen durchaus entsprechen.
Dies weist an sich auf Agnostizismus

hin und zeigt, dass der
Mensch in den letzten Dingen zu
verschiedenen Ergebnissen kommen

kann. Diese Tatsache muss
ein Freidenker berücksichtigen.
Dies geschah bisher auch immer.
Nur wenn Logisches und Tatsachen

nicht berücksichtigtwerden,
muss man ablehnen. Dies gilt nicht
für Agnostizismus, Einheit und
Freigläubigkeit. Meier richtet sich
offenbar nach Poppers
Dreiweltentheorie, deren engeVerbindung
aber nicht bestritten wird. Seine
Behauptung ist etwas undeutlich,
weil der Begriff von «Welt» nicht
eindeutig ist. Ich bin der Ansicht,
dass auch Popper die Einheit allen
Geschehens durchaus anerkennt.
«Welt» ist für ihn nur ein Ausdruck
bestimmter Erscheinungen des
Gesamtgeschehens, wobei er im
übrigen die Lebenswelt vergessen
hat. Für mich ist «Welt» alles, was
der Fall ist (Wittgenstein). Da es
mehrere Möglichkeiten gibt,
logisch Widerspruchsfreies zu denken,

so muss dies anerkannt werden,

auch wenn man eine solcher
Anschauungen vorzieht. Dies ist
natürlich unser Recht, aber es
gehört dazu, die anderen Möglichkeiten

nicht stur abzulehnen. Dies
gehört zum Freidenkertum. Die
Freidenker haben die Pflicht, tolerant

zu sein. Es gibt eben
unterschiedliche freie Ansichten, auch
freie Ansichten, soweit sie nicht
logisch falsch sind und nicht
Erfahrungen, vor allem wissen¬

schaftlichen, widersprechen. Wir
haben kein Recht, andere freie
Ansichten zu bekämpfen. Dies
wäre Dogmatismus. Dies war
immer meine Ansicht und wurde in
meiner fast 40jährigen Mitgliedschaft

bei der FVS auch
anerkannt. Dies schliesst nicht aus,
Ansichten zu bekämpfen, die
nachweislich widersprüchlich
und daher falsch sind. Wo aber

nur verschiedene Ansichten
widerspruchsfrei geäussert werden,
muss man sie als Möglichkeiten
anerkennen, auch wenn man sie

nicht teilt. Es gibt eben
erfahrungsgemäss mehrere Möglichkeiten

zur Erkenntnis der
Verhältnisse. Dazu gehört auch die

Freigläubigkeit. Auch der
Marxismus ist Sache des Glaubens,
er wird ja auch als Religion
bezeichnet. Was man nach
kritischem Denken für richtig hält,
glaubt man dann auch. Daher
sage ich eben: «Erst denken und
dann glauben.» Dies ist doch eine
unbestreitbare Tatsache.

So habe ich es in meiner fast 40-

jährigen Tätigkeit bei der FVS

immer gesagt, was auch damals
weitgehend anerkanntworden ist.
Nur wenn man einseitig an den

Marxismus glaubt, wehrt man sich

dagegen und wird dadurch
dogmatisch. Wir müssen klar sein:
Freidenkertum ist nicht selbst eine

bestimmte Weltanschauung,
sondern die Grundlage, sich frei eine

Anschauung zu bilden. Nur dies

ist für uns zukunftsträchtig.
Beschränkungen auf eine einzige
Anschauung, auch auf Materialismus

allein, ist zuwenig. Dies
habe ich in meinem Buch «Trip-

tychon, Einheit von Materie,
Leben und Geist» genau beschrieben.

Die Welt ist eben mehr als

nur Physik und Materie. Dies ist
eine Tatsache, die wir nicht
bezweifeln dürfen. Dies wäre
Dogmatismus.

Dr. Hans Titze, Wettingen

Klarstellung
Die Artikelserie von Max Meier hat,
gelinde gesagt, Befremden ausgelöst.

Dazu folgendes:

Der «Freidenker» ist eine
Vereinszeitschrift. Als Forum hat sie allen
Mitgliedern offenzustehen. Die
Meinungen - wir sind Freidenker -
müssen mit derjenigen der Redaktion

nicht übereinstimmen.
Verantwortlich zeichnen einzig und allein
die Autoren.

Von den drei fraglichen Artikeln
braucht sich niemand angegriffen
zu fühlen. Herr Meier attackiert
einen Agnostizismus, den es in unseren

Reihen kaum gibt. Ebenfalls ist
ihm entgangen, dass die Freireligiösen

keine Gläubigen sind.

Da Gsfr. Meier im Verein sehr aktiv
ist und sich auch nicht scheut, dem
Zentralvorstand mit gerichtlichen
Schritten zu drohen- ihn störte, wie
an der letzten Delegiertenversammlung

unsere Resolution zustandekam

- ist die Redaktion auch heute
noch überzeugt, dass seine
Donquichotterie für die Leser von
Bedeutung ist.

Der vierte und letzte Teil der Serie,

«Fairnessregeln fürs Miteinander»,
wird allerdings nicht erscheinen.
Auf einen Knigge für Freidenker
können wir verzichten.

D. Red.

22


	Wege ohne Dogma - Gedanken zum Menschsein heute

