
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 73 (1990)

Heft: 1

Artikel: Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der
Französischen Revolution : Fortsetzung

Autor: Brunner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenkerbewegung

Fritz Brunner

Freies Denken — von der hellenistischen Antike
bis und mit der Französischen Revolution

Fortsetzung:

Die Renaissance

Der italienische Dichterphilosoph
Giordano Bruno war anfänglich
Dominikanermönch, doch wurde er
bald wegen seiner Zweifel am
Dogma verdächtigt, musste fliehen
und gab 1576 das Klosterleben auf.
Von da an führte er ein unstetes
Dasein in ganz Europa, teils, weil
erverdächtigt und verfogt wurde, teils wegen

seiner inneren Ruhelosigkeit. Im
Laufe der Zeit trat Bruno zum calvini-
stischen Glauben über. Was nun die
Philosophie von Giordano Bruno
anbelangt, wurzelte dieselbe in der ko-
pernikanischen Lehre. Bruno
verherrlichte die heliozentrische Welt,
welche die Sonne als Weltmittelpunkt

betrachtet. Er erklärte das
Universum, dem Raum und der Zeit
nach, für unendlich. 1592 wurde
Giordano Bruno durch den venezianischen

Adeligen Mocenigo nach
Venedig gerufen, um denselben in

Ulrich von Hutten (1488-1523),
Satyriker, Dichter, Kriegsberichterstatter,

gefürchteter Kämpfer
gegen die Papstkirche.

den magischen Künsten zu unterrichten.

Bald aber zeigte Mocenigo
Giordano Bruno bei der Inquisition
an, weil er sich von ihm betrogen
glaubte. Man lieferte Bruno nach
Rom aus. Nach siebenjähriger
Gefangenschaft, in der er standhaft
einen Widerruf seiner wissenschaft-
lich-kopernikanischen Auffassung
vom Mittelpunkt der Sonne im Weltall

verweigerte, wurde Giordano
Bruno am 1 7. Februar 1 600 auf dem
Campo di Fiori zu Rom im Alter von
52 Jahren durch den Feuertod
hingerichtet.

Das 18. Jahrhundert
Der Ausdruck «Freidenker»
(freethinker) findet sich zum ersten Mal in

einem Brief des irischen Mathematikers

Molyneux, datiert vom 1 6. April
1 697, an den englischen Philosophen
John Locke. Die Bezeichnung
«freethinker» (Freidenker) wurde daraufhin

ebenfalls von zwei anderen
freigeistigen englischen Philosophen,
John Toland und John Anthony Col-
lins in ihren Schriften und Briefen
angewendet, und man findet diesen
Begriff mehrfach in Collins' «Discourse
of Freethinking», einer freigeistig-
philosophischen Abhandlung, die
1 71 3 veröffentlicht wurde. Nach Collins

ist das freie Denken, das heisst,
der Gebrauch der eigenen Vernunft,
aller Autoritätsanmassung übergeordnet.

Die ersten Freidenker waren
keine Atheisten, sondern Deisten,
die — im Gegensatz zu den
kirchlichdogmatischen Gläubigen — annahmen,

dass Gott zwar die Welt
erschaffen hat, sich jedoch hernach
nicht mehr um sie kümmerte, sondern
sie allein wirken und nach ihren

eigenen Gesetzen ablaufen liess. Die
Deisten wiesen den Glauben an eine
Vorsehung und an eine Unsterblichkeit

zurück und bekannten sich zur
natürlichen Religion. Sie leiteten das
Gute und das Böse ab aus der
Gesellschaft und nicht aus der Natur.

Der Gottesglaube wurde von den

Deisten, das will besagen, von den

damaligen Freidenkern, nicht
angegriffen.

Die Lehre des Deismus wurde von
Voltaire nach seinem Aufenthalt in

England, der aus Verbannungsgründen

geschah und von 1726 bis 1728

dauerte, nach Frankreich gebracht.
In England hatte sich Voltaire mit der

dortigen Philosophie und Literatur
sowie mit den politischen und
religiösen Zuständen dieses Landes
bekanntgemacht. Voltaire bekannte
sich zu einem konfessionslosen Deismus

und bekämpfte die Atheisten bei

jeder Gelegenheit.
Bereits um die Wende des 17. zum
18. Jahrhundert sagte der französische

Philosoph Pierre Bayle jeglicher
Art von Dogmatismus den Kampf an

und forderte unbedingte Toleranz
auch gegenüber den Atheisten. Er

verlangte zudem die Trennung von
Staat und Kirche und stritt gegen die

theologische Scholastik sowie gegen
die Einführung einer philosophischen

Vernunftsreligion. Wegen
seiner freien und skeptischen Ansichten
wurde Pierre Bayle 1693 seiner
Professur, die er zu jener Zeit in Amsterdam

innehatte, enthoben.

Erst durch die französischen
Enzyklopädisten Diderot, d'Holbach,
Helvetius, Turgot und andere
bürgerte sich der Atheismus in das
freigeistige Denken zu jener
Aufklärungszeit in Frankreich ein. Unter
dem Begriff «Enzyklopädie» versteht

man ein alphabetisch geordnetes
Nachschlagewerk, welches das Wissen

und Können einer Zeitepoche
darstellt. Die französische Enzyklopädie

der Jahre 1751 bis 1777 gab
denn auch Aufschluss über die
Geschichte, die Naturwissenschaften,
die schönen Künste und die Literatur
in jenem Zeitalter der Aufklärung.
Vor allem prägte sie die im 1 8.
Jahrhundert in Frankreich herrschende
Denkweise auf dem Gebiete der Phi-

6



Freidenkerbewegung

losophie, der Religion, der Ethik und

der Staatslehre. Dieses bedeutende
Nachschlagewerk förderte in der
Folge den Atheismus im Freidenkertum.

Anno 1 772 erschien in Frankreich ein
Buch, das den Titel trug: «Le bon sens
du Cure Meslier.» Sein Autor war der
aus Deutschland stammende, schon
seit früher Jugend bis zu seinem
Tode in Frankreich lebende Philosoph

Baron Paul-Henri d'Holbach.
Um der «Heiligen Inquisition» zu
entgehen, veröffentlichte er es unter
dem Namen des 1773 verstorbenen,
revolutionär, kommunistisch und
freidenkerisch gesinnten französischen

Pfarrers Jean Meslier aus
Etrepigny in der Champagne. Das
erwähnte Werk ist in 206 Kapitel
aufgeteilt. Wie atheistisch sein Inhalt
klingt, bezeugt ein kurzer Abschnitt
aus dem genannten Buch: «Gott
anbeten heisst, eine Dichtung anbeten.
Um alle Schwierigkeiten zu vermeiden,

sagt man uns, dass es nicht
notwendig sei, zu wissen, was Gott ist;
dass man ihn anbeten müsse, ohne
ihn zu kennen, dass es uns nicht
erlaubt sei, seine Attribute mit vermessenem

Blick zu schauen. Allein, ehe

man weiss, ob man Gott anbeten
soll, sollte man sich von seinem Dasein

überzeugen, bevor man darüber

nachdenkt, ob es möglich sei,
dass er alle jene Eigenschaften wirklich

besitze, die man ihm zuspricht.
Gott anbeten ist in der Tat nichts
anderes, als Dichtungen seines Gehirns
oder ein Nichts anbeten!»

Das Testament des Cure Meslier
übte zu jener Zeit einen erheblichen
Einfluss auf die Aufklärung aus. In

deutscher Sprache erschien dieses
Werk zum ersten Mal 1 878 unterdem
Titel «Der gesunde Menschenverstand

oder das religiöse Testament
des Pfarrers Meslier aus Etrepigny».
Wichtig ist, darauf hinzuweisen, dass
weder Voltaire noch Jean-Jacques
Rousseau Atheisten gewesen sind;
beide waren ausgesprochene Deisten.

Rousseau zum Beispiel war ein
liefgläubiger Mensch. Schon die
Sophisten im hellenischen Altertum
wurden wegen ihrer abweichenden
Glaubensauffassung von ihren Gegnern

als Ungläubige bezeichnet.
Gleich erging es im 18. Jahrhundert

den Deisten, welche von ihren Feinden

als Atheisten betrachtet wurden.
Solche groben Vorurteile sind ein
deutliches Zeichen von Intoleranz,
und diese Art von Intoleranz ist
schwer aus dem Wege zu räumen,
solange nicht daran gearbeitet wird,
Andersdenkende zu verstehen und
die positiven, guten Seiten ihres
Andersdenkens schätzen zu können.

Die Französische
Revolution
Während die Enzyklopädisten Diderot,

d'Holbach und Grimm
ausgemachte Atheisten waren, sagte sich
der gottselige Rousseau, der ebenfalls

zu den Enzyklopädisten
gehörte, trotz aller Freigeisterei auf
einmal von ihnen los. Ganz anders
war Rousseaus Verhältnis zu
Voltaire, nämlich persönlich und sachlich.

Dass Rousseau gottesfürchtig
war, bezeugen auch seine Schriften.
Was den französischen Revolutionär
Maximilien Marie Isidor Robespierre

betrifft, so war derselbe ebenfalls

Deist. Im Mai 1794 wurde von
Robespierre das Dasein Gottes
sogar per Gesetz als Wahrheit deklariert.

Ausserdem wurde am 8. Juni
1794 eine Festfeier dargeboten, die
den neuen Glaubenskult zu Ehren
des «höchsten Wesens» besiegeln
sollte. Nicht unerwähnt bleiben darf
der Revolutionär Jacques Rene

Hebert, nach deraufwiegelndenZei-
tung, die er herausgab auch «Pere
Duchesne» genannt. Hebert war
anfangs ein eifriger Anhänger von
Robespierre, und dieser war Hebert
vorerst gut gesinnt. Als dann aber
Hebert und seine Anhänger die
Abschaffung des Christentums verlangten

und in den Kirchen zu Paris
«Heiligtümer» zerstörten, musste es

unweigerlich zum Bruch zwischen
Robespierre und Hebert kommen. Am
23. März 1794 liess Robespierre
Hebert durch die Guillotine hinrichten.

Wie war es zur Zeit von König Ludwig

XVI. um die katholische Kirche in
Frankreich bestellt? Zwischen
überreichen grossen Prälaten (Äbten,
Bischöfen sowie Erzbischöfen), unter
denen leichtfertige Verweltlichung
häufig war, und der Masse der fast

70 000 nur zu oft jämmerlich besoldeten

katholischen Pfarrer, klaffte
ein gefährlicher Riss. Im Klosterwesen

fehlte es gleichfalls nicht an
Missbräuchen.
Eine grosse Revolution gegen das
Ende des 18. Jahrhunderts war in
Frankreich damals dringend nötig,
und sie zeitigte denn auch ihre
erfreulichen Früchte. Es wurde eine
neue Verfassung ausgearbeitet, und
die Privilegien, die Vorrechte des
Adels und des Klerus, wurden
abgeschafft. Es gab eine Erklärung der
Menschenrechte und eine Erklärung
der Freiheit und Gleichheit aller Bürger.

Der 14. Juli letzten Jahres war ein

ganz besondererTag fürdie Franzosen,

denn an diesem Tag waren es

genau 200 Jahre her seit der Erstürmung

der Bastille zu Paris, welche
das Fanal, das Feuerzeichen, auf
den Aufruf zur Grossen Französischen

Revolution in sich vereinigte.
Diese Zweihundertjahrfeier wird in

der französischen Sprache als «Bi-
centenaire» bezeichnet.
Wohl wäre noch sehr vieles zu schildern,

doch will ich mit einem
Ausspruch aus dem «Testament des
Pfarrers Meslier» enden: «Es ist
unmöglich, von dem Dasein Gottes
überzeugt zu sein, und es ist auch
nicht bewiesen. Alle anderen
Wissenschaften haben Fortschritte
gemacht, nur nicht die Theologie.»

Abdankungsredner

Basel (Vereinigung)
Tel. 061 /65 53 26 oder 061/39 96 28

Basel (Union)
Vermittlung von Abdankungsrednern
(wenn nötig auch in die übrige Schweiz)
durch
Tel. 061 /321 39 30 oder 061 /65 58 91

Waadt
Tel. 037/61 46 78 ou 022/61 37 1 2

ou 021/23 72 97

Zürich
Vermittlung: Frau E. Berger,
Kalchbühlstrasse 108,
8038 Zürich, Tel. 01/482 01 80

Winterthur, Thurgau
Tel. 052/37 22 66

St. Gallen
Tel. 071 /25 85 77 oder 071 /31 24 62
oder 071/27 32 34

7


	Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der Französischen Revolution : Fortsetzung

