
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 72 (1989)

Heft: 12

Artikel: Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der
Französischen Revolution : (Fortsetzung folgt)

Autor: Brunner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenkerbewegung

Fritz Brunner

Freies Denken — von der hellenistischen Antike
bis und mit der Französischen Revolution

Die Antike

Schon in der antiken Zeit des
Hellenismus gab es den altgriechischen
Ausdruck «atheos», was in unserem
heutigen Sinne <*ohne Gott» oder
«gottlos» bedeuten würde. Warum
bedeuten würde? Eben deshalb, weil
bei den alten Griechen und auch
Römern das Wort «Gott» kein Eigenname

war. Die Menschen, die man
damals als Atheisten bezeichnete,
waren Leute, die sich um die Götter
nicht kümmerten, ohne Götter
auskommen und - wie wir heute sagen
würden - Gott einen guten Mann
sein Hessen. Der vorhin erwähnte
Ausdruck «atheos» hatte sich also im
Mittelalter und in der Neuzeit in

unserem Abendland verändert. Im antiken

Sinne dieses Begriffes galten die
altgriechischen Philosophen Euce-

meros, Demokritos, Epicuros, Lucre-
tios vor allem als Atheisten.

«Götter waren nur hervorragende
Menschen»

Eucemeros lebte 300 Jahre vor unserer

Zeitrechnung und entstammte der
Schule der Kyrenaiker, die vom
atheistischen Philosophen Theodoras
geleitet wurde. Frank und frei
erklärte Eucemeros, dass die Götter in
Wahrheit nur besonders hervorragende

Menschen (Könige) gewesen
seien. Ein derartiges Beispiel, die alten

Göttersagen auszulegen, fand im
Altertum starken Beifall, und ein
solches Exempel wurde dann später von
den Kirchenvätern zur Bekämpfung
des alten Götterglaubens benutzt. —

In meinen Ausführungen darf keineswegs

der griechische Philosoph
Demokritos von Abdera in Thrakien
vergessen werden. Demokrit war
während seines Zeitalters der
umfassendste und einflussreichste Ge¬

lehrte vor Piaton und Aristoteles. Als
Schüler des griechischen Philosophen

Leukippos von Milet übernahm
Demokritos dessen naturphilosophisches

Denken und ergänzte
dasselbe zu einem eigenen, materialistischen

Weltbild. Eine Unsterblichkeit
der Seele gibt es bei Demokritos
nicht. Er stritt daher gegen die damalige

volkstümliche Auffassung über
das Wesen der Götter. Auch liebte
Demokritos keineswegs die stürmischen

Erschütterungen des Gemüts,
und er empfahl inneres Gleichmass
und innerliche Ruhe. Zudem forderte
er im Staatsleben strenge gesetzliche

Ordnung. Dem Tüchtigen aber stehe
die ganze Welt als Vaterland offen.
In Abdera bestand im griechischen
Altertum eine Schule von «Demokri-
teern». Der Einfluss des soeben
erwähnten Philosophen war sehr
bedeutend. Mehr als auf Piaton wirkte
Demokritos auf Aristoteles, am
stärksten jedoch auf Epikur.

Die Epikureer

Epicuros lehrte, was wir heute die
Lebensfreude nennen. In seiner Ethik
betonte er die Willensfreiheit für
jeden einzelnen Menschen, denn er

Orlando Casadei zum Gedenken

Die .Nachricht vom Tode Orlando Casadeis hat mich tief betroffen. Ich

kannte Orlando seit dem Mai 1 988, als wir beide in den Zentralvorstand
der FVS gewählt wurden. Es war eine schwierige Zeit, da die Wunden aus
den früheren Streitigkeiten herrührend, noch nicht geheilt waren. Hier hat
Gesinnungsfreund Casadei dem Zentralvorstand sehr viel gebracht. Er

gehörte der Union an, die ja zu den hauptsächlich Betroffenen der
Auseinandersetzungen gehörte. Gerade auf sein Verhalten kam es darum
stark an, wenn auf allen Seiten wieder mehr Vertrauen wachsen sollte.
Orlando Casadei hat sich dieser grossen Aufgabe gewachsen gezeigt.
Durch seine Persönlichkeit - mehr noch als durch Voten und Anträge -
hat er zur Einheit der FVS beigetragen. Er konnte früheren Gegnern
vorurteilslos begegnen. Es war seine Ruhe, seine Gelassenheit, sein Verständnis

für andere, die wir damals brauchten und von ihm in reichem Masse
auch bekamen.
Orlando Casadei war nicht in erster Linie ein grosser Redner; er war ein

grosser Zuhörer. Ein Mann, der es verstand, Argumente aufzunehmen
und zu wägen. Er sprach kurz und meist gegen Schluss der Diskussion.
Seine eigene Meinung umriss er klar, trug aber immer den verschiedenen

Meinungen Rechnung. Seine Fähigkeit zum Kompromiss und zur Versöhnung

kam nicht aus Schwäche oder mangelnder Uberzeugung, sondern
aus der Stärke seines Charakters und der Gelassenheit der Erfahrung.
In diesem Sinne verdankt die FVS Orlando Casadei wesentlich mehr als
in den Protokollen zum Ausdruck kommen konnte. Für mich wird es immer
eine der schönsten Erfahrungen meiner Mitarbeit im Zentralvorstand
sein, dass ich mit Orlando Casadei zusammenarbeiten und menschlich
viel von ihm lernen konnte.

Rudolf Hofer, Zentralpräsidenf FVS

93



Freidenkerbewegung

war ein Förderer der menschlichen
Unabhängigkeit. Ferner war für ihn
und seine Anhänger die Volksreligion

ein wahrer Aberglaube. Von
einer Schöpfung und gleichfalls von
einer Vorsehung wollten die Epikureer
allgemein nichts wissen. Auf relgiö-
sem Gebiet waren sie typische
Freigeister. Vor Epikur wirkte in
Altgriechenland der Philosoph Herakleitos
aus Ephesus. Heraklit, wie er auch

genannt wird, nahm als Naturphilosoph

das Feuer als Grundstoff aller
Dinge an und lehrte, dass das ganze
Universum in ständiger Bewegung
begriffen sei. Alles fliesst dahin im
Strome des Werdens und befindet
sich deswegen im Widerstreit positiver

und negativer Bestimmungen,
welcher eben das Wesen des Werdens

ausmacht. Werden ist Entzweiung,

Streit, Dissonanz, die sich lösen
muss in der «unsichtbaren Harmonie»

des Gesetzes. Es war also Heraklit,

der den Ausspruch getan haben
soll: «Alles fliesst.»
Um noch einmal auf den griechischen

Philosophen Epikur zurückzukommen,

sei erwähnt, dass ganz zu
Beginn unserer Zeitrechnung der
römische Dichter Lukrez ein hexametrisches

Lehrgedicht «De rerum
natura» schrieb, worin er die Grundlehren

der Physik, Psychologie,
Theologie und der Ethik nach dem
System des Epikur darlegte.

Piaton und Sokrates

Bevor wir uns von der hellenischen
Antike verabschieden, möchte ich

nur noch auf einen einzigen berühmten

und bedeutenden griechischen
Philosophen hinweisen: Es ist Sokrates.

Dieser Weisheitslehrer war auch
als Philosoph eine der grössten
Persönlichkeiten der Antike. Sokrates
hinterliess keine eigenen Schriften.
Der Inbegriff seiner Weisheit ist
verankert in Piatons Rechtfertigungsschrift

einer Glaubenslehre. Diese
Schrift ist betitelt «Apologie des
Sokrates». Sie darf ohne weiteres als
die am meisten authentische
Urkunde der Philosophie von Sokrates
gelten. Die sokratische Philosophie
besteht wesentlich in dem kritischen
Verfahren der Prüfung alles
vermeinten Wissens auf seine Zulänglichkeit.

Nach der Uberlieferung

durch Piaton soll Sokrates auch
gesagt haben: «Ich weiss nureines, und
das ist, dass ich nichts weiss.» Sokrates

erklärte, nicht zu wissen, was mit
uns nach dem Tode geschieht. Dass
aber Rechttun im wahrsten Sinne des
Wortes gut ist, das wusste er.

Die Stoiker

Im Zusammenhang mit der hellenischen

Philosophie sei noch an die
damals weitverbreitete Schule des
Stoizismus erinnert, die 308 vor unserer

Zeitrechnung von Zenon aus
Elea, einem Schüler des altgriechischen

Philosophen und Gesetzgebers

Parmenides gegründet worden
ist. Diese Schule befand sich in
Athen. Ihr Lehrplan übernahm von der
Platonischen Schule die Einteilung
der Philosophie in Logik, Physik und
Ethik. Berühmt aber waren die Stoiker

in erster Linie wegen ihrer
Moralphilosophie. Ihr oberster Grundsatz
war, dass man das Leben in Einklang
mit der Natur setze und es dadurch
vernünftig gestalte. Zwischen
Tugend und Untugend gibt es bei ihnen
kein Mittleres, denn wer nicht
vollkommen in der Tugend ist, hat eben
die Tugend nicht. Was die Staatslehre

der Stoiker betrifft, so neigte sie
sich entschieden dem Kosmopolitismus,

dem Weltbürgertum zu. Mit
einem sinnreichen Ausspruch des
Lucius Annaeus Seneca, der in Athen
die Schule des Stoizismus mit aller
Gewissenhaftigkeit leitete, möchte
ich den Abschnitt über das hellenische

und auch noch etwas römische
philosophische Gedankengut beenden,

um in eine ganz andere
Zeitepoche unseres Abendlandes überzutreten.

Der Ausspruch von Seneca,
den ich ans Herz legen möchte,
besitzt folgenden Wortlaut: «Einem
Schlafenden vertraut man kein
Geheimnis an, einem Tugendhaften
aber vertraut man es an; also wird
der Tugendhafte nicht schlafen.»

Fortsetzung folgt

Allen Leserinnen und

Lesern:
As guets Neus!

Buchtip

«Was hier vorliegt,
ist die Liebe»

Weihnachten, kritisch beleuchtet

Von den achtundzwanzig Autoren
des Sammelbandes «Wieso
Weihnachten?» (Gütersloh, 1988) sind die
Hälfte Theologen oder leitend in

kirchlichen Organisationen Tätige.

Auch in den Beiträgen dieser Kir-
chentreuen ist kaum etwas von
schlechthin heiler Weihnachtswelt
anzutreffen. Selbstverständlich wird
hin und wieder auf den tieferen Sinn

des Festes, auf das in ihm sich
ankündigende Reich Gottes hingewiesen,
wobei ebenso selbstverständlich von
dessen realer Beschaffenheit nichts

verlautet. Armin Juhre, Redaktor
beim «Deutschen Allgemeinen
Sonntagblatt», betont die im Vergleich mit

Ostern, Himmelfahrt und Pfingsten
grössere «soziale Akzeptanz» von

Weihnachten, und der evangelische
Medienspezialist Siegfried von
Kortzfleisch ist überzeugt:
«Weihnachten verschwindet nicht.»

Andere sind davon weniger
überzeugt. Erfreulich übereinstimmend
beklagen sowohl diejenigen, die an

die Menschwerdung Gottes im Stall

zu Bethlehem glauben, als auch die

mehr oder weniger undogmatischen
Christen und die Nichtchristen das

Unerfreuliche des Festrummels. Der

Theologe und Schriftsteller Kurt

Marti - einziger Schweizer unter

den Mitarbeitern - begründet
seinen Entschluss, keine Weihnachtserzählungen

mehr zu schreiben, unter

anderem damit: «Weil das
Weihnachtsfest konsumistisch aufgeblasen,

theologisch entleert, total
verbürgerlicht ist und erzählerisch bloss

noch affirmative Bürgerlichkeit
reproduziert (CDU-Literatur,
gewissermassen).» Dieser Befund wird in

verschiedenen Graden der Bitterkeit

von den meisten Autoren abgewandelt.

Einer satirischen Originalbegabung

begegnen wir in Klaus Katzen-

bergers Text «Was hier vorliegt, ist

die Liebe». Eindeutig äussert sich

über das populärste der Feste auch

der Herausgeber des Bandes, Raul

Niemann: «Es wird von Jahr zu Jahr

mehr und mehr ein entwürdigendes

94


	Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der Französischen Revolution : (Fortsetzung folgt)

