Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 72 (1989)

Heft: 12

Artikel: Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der
Franz6sischen Revolution : (Fortsetzung folgt)

Autor: Brunner, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenkerbewegung

Fritz Brunner

Freies Denken — von der hellenistischen Antike
bis und mit der Franzosischen Revolution

Die Antike

Schon in der antiken Zeit des Helle-
nismus gab es den altgriechischen
Ausdruck «athéos», was in unserem
heutigen Sinne «ohne Gott» oder
«gottlos» bedeuten wirde. Warum
bedeuten wirde? Eben deshalb, weil
bei den alten Griechen und auch Ro-
mern das Wort «Gott» kein Eigen-
name war. Die Menschen, die man
damals als Atheisten bezeichnete,
waren Leute, die sich um die Gotter
nicht kimmerten, ohne Gotter aus-
kommen und — wie wir heute sagen
wirden — Gott einen guten Mann
sein liessen. Der vorhin erwdhnte
Ausdruck «athéos» hatte sich also im
Mittelalter und in der Neuzeit in un-
serem Abendland verandert. Im anti-
ken Sinne dieses Begriffes galten die
altgriechischen Philosophen Euce-
meros, Demokritos, Epicuros, Lucre-
tios vor allem als Atheisten.

«Gotter waren nur hervorragende
Menschen»

Eucemeros lebte 300 Jahre vor unse-
rer Zeitrechnung und entstammte der
Schule der Kyrenaiker, die vom
atheistischen Philosophen Theodoros
geleitet wurde. Frank und frei er-
klarte Eucemeros, dass die Gotter in
Wahrheit nur besonders hervorra-
gende Menschen (Konige) gewesen
seien. Ein derartiges Beispiel, die al-
ten Gottersagen auszulegen, fand im
Altertum starken Beifall, und ein sol-
ches Exempel wurde dann spdter von
den Kirchenvatern zur Bekampfung
des alten Gotterglaubens benutzt. —
In meinen AusfUhrungen darf keines-
wegs der griechische Philosoph De-
mokritos von Abdera in Thrakien
vergessen werden. Demokrit war
wahrend seines Zeitalters der umfas-
sendste und einflussreichste Ge-

lehrte vor Platon und Aristoteles. Als
Schiler des griechischen Philoso-
phen Leukippos von Milet Gbernahm
Demokritos dessen naturphilosophi-
sches Denken und ergénzte das-
selbe zu einem eigenen, materialisti-
schen Weltbild. Eine Unsterblichkeit
der Seele gibt es bei Demokritos
nicht. Er stritt daher gegen die dama-
lige volkstUmliche Auffassung Uber
das Wesen der Gotter. Auch liebte
Demokritos keineswegs die stirmi-
schen Erschitterungen des Gemiits,
und er empfahl inneres Gleichmass
und innerliche Ruhe. Zudem forderte
er im Staatsleben strenge gesetzliche

Ordnung. Dem Tichtigen aber stehe
die ganze Welt als Vaterland offen.
In Abdera bestand im griechischen
Altertum eine Schule von «Demokri-
teern». Der Einfluss des soeben er-
wdhnten Philosophen war sehr be-
deutend. Mehr als auf Platon wirkte
Demokritos auf Aristoteles, am
starksten jedoch auf Epikur.

Die Epikureer

Epicuros lehrte, was wir heute die Le-
bensfreude nennen. In seiner Ethik
betonte er die Willensfreiheit fur je-
den einzelnen Menschen, denn er

Orlando Casadei zum Gedenken

Die Nachricht vom Tode Orlando Casadeis hat mich tief betroffen. Ich

- kannte Orlando seit dem Mai 1988, als wir beide in den Zentralvorstand

der FVS gewéhlt wurden. Es war eine schwierige Zeit, da die Wunden aus
den friheren Streitigkeiten herrihrend, noch nicht geheilt waren. Hier hat
Gesinnungsfreund Casadei dem Zentralvorstand sehr viel gebracht. Er
gehorte der Union an, die ja zu den hauptsdchlich Betroffenen der Aus-
einandersetzungen gehorte. Gerade auf sein Verhalten kam es darum
stark an, wenn auf allen Seiten wieder mehr Vertrauen wachsen sollte.
Orlando Casadei hat sich dieser grossen Aufgabe gewachsen gezeigt.
Durch seine Personlichkeit — mehr noch als durch Voten und Antrage —
hat er zur Einheit der FVS beigetragen. Er konnte friheren Gegnern vorur-
teilslos begegnen. Es war seine Ruhe, seine Gelassenheit, sein Verstand-
nis fur andere, die wir damals brauchten und von ihm in reichem Masse
auch bekamen. . , P
Orlando Casadei war nicht in erster Linie ein grosser Redner; er war ein
grosser Zuhorer. Ein Mann, der es verstand, Argumente aufzunehmen
und zu wagen. Er sprach kurz und meist gegen Schluss der Diskussion.
Seine eigene Meinung umriss er klar, trug aber immer den verschiedenen
Meinungen Rechnung. Seine Fahigkeit zum Kompromiss und zur Versoh-
nung kam nicht aus Schwache oder mangelnder Uberzeugung, sondern
aus der Starke seines Charakters und der Gelassenheit der Erfahrung.
In diesem Sinne verdankt die FVS Orlando Casadei wesentlich mehr als
in den Protokollen zum Ausdruck kommen konnte. Fir mich wird es immer
eine der schonsten Erfahrungen meiner Mitarbeit im Zentralvorstand
sein, dass ich mit Orlando Casadei zusammenarbeiten und menschlich
viel von ihm lernen konnte.

Rudolf Hofer, Zentralprdsident FVS

93




Freidenkerbewegung

Buchtip

war ein Forderer der menschlichen
Unabhangigkeit. Ferner war fir ihn
und seine Anhdnger die Volksreli-
gion ein wahrer Aberglaube. Von ei-
ner Schopfung und gleichfalls von ei-
ner Vorsehung wollten die Epikureer
allgemein nichts wissen. Auf relgio-
sem Gebiet waren sie typische Frei-
geister. Vor Epikur wirkte in Altgrie-
chenland der Philosoph Herakleitos
aus Ephesus. Heraklit, wie er auch
genannt wird, nahm als Naturphilo-
soph das Feuer als Grundstoff aller
Dinge an und lehrte, dass das ganze
Universum in standiger Bewegung
begriffen sei. Alles fliesst dahin im
Strome des Werdens und befindet
sich deswegen im Widerstreit positi-
ver und negativer Bestimmungen,
welcher eben das Wesen des Wer-
dens ausmacht. Werden ist Entzwei-
ung, Streit, Dissonanz, die sich 16sen
muss in der «unsichtbaren Harmo-
nie» des Gesetzes. Es war also Hera-
klit, der den Ausspruch getan haben
soll: «Alles fliesst.»

Um noch einmal auf den griechi-
schen Philosophen Epikur zurickzu-
kommen, sei erwahnt, dass ganz zu
Beginn unserer Zeitrechnung der ro-
mische Dichter Lukrez ein hexametri-
sches Lehrgedicht «De rerum na-
tura» schrieb, worin er die Grund-
lehren der Physik, Psychologie,
Theologie und der Ethik nach dem
System des Epikur darlegte.

Platon und Sokrates

Bevor wir uns von der hellenischen
Antike verabschieden, mochte ich
nur noch auf einen einzigen berihm-
ten und bedeutenden griechischen
Philosophen hinweisen: Es ist Sokra-
tes. Dieser Weisheitslehrer war auch
als Philosoph eine der grossten Per-
sonlichkeiten der Antike. Sokrates
hinterliess keine eigenen Schriften.
Der Inbegriff seiner Weisheit ist ver-
ankert in Platons Rechtfertigungs-
schrift einer Glaubenslehre. Diese
Schrift ist betitelt «Apologie des So-
krates». Sie darf ohne weiteres als
die am meisten authentische Ur-
kunde der Philosophie von Sokrates
gelten. Die sokratische Philosophie
besteht wesentlich in dem kritischen

Verfahren der Prifung alles ver- -

meinten Wissens auf seine Zulang-
lichkeit. Nach der Uberlieferung

94

durch Platon soll Sokrates auch ge-
sagt haben: «Ich weiss nur eines, und
das ist, dass ich nichts weiss.» Sokra-
tes erklarte, nicht zu wissen, was mit
uns nach dem Tode geschieht. Dass
aber Rechttun im wahrsten Sinne des
Wortes gut ist, das wusste er.

Die Stoiker

Im Zusammenhang mit der helleni-
schen Philosophie sei noch an‘die
damals weitverbreitete Schule des
Stoizismus erinnert, die 308 vor unse-
rer Zeitrechnung von Zenon aus
Elea, einem Schiler des altgriechi-
schen Philosophen und Gesetzge-
bers Parmenides gegrindet worden
ist. Diese Schule befand sich in At-
hen. lhr Lehrplan Gbernahm von der
Platonischen Schule die Einteilung
der Philosophie in Logik, Physik und
Ethik. BerUhmt aber waren die Stoi-
kerinerster Linie wegen ihrer Moral-
philosophie. |hr oberster Grundsatz
war, dass man das Leben in Einklang
mit der Natur setze und es dadurch
vernunftig gestalte. Zwischen Tu-
gend und Untugend gibt es bei ihnen
kein Mittleres, . denn wer nicht voll-
kommen in der Tugend ist, hat eben
die Tugend nicht. Was die Staatsleh-
re der Stoiker betrifft, so neigte sie
sich entschieden dem Kosmopolitis-
mus, dem WeltbuUrgertum zu. Mit ei-
nem sinnreichen Ausspruch des Lu-
cius Annaeus Seneca, der in Athen
die Schule des Stoizismus mit aller
Gewissenhaftigkeit leitete, mochte
ich den Abschnitt Gber das helleni-
sche und auch noch etwas rémische
philosophische Gedankengut been-
den, um in eine ganz andere Zeit-
epoche unseres Abendlandes Uberzu-
treten, Der Ausspruch von Seneca,
den ich ans Herz legen mochte, be-
sitzt folgenden Wortlaut: «Einem
Schlafenden vertraut man kein Ge-
heimnis an, einem Tugendhaften
aber vertraut man es an; also wird
der Tugendhafte nicht schlafen.»

Fortsetzung fd/gi

Allen Leserinnen und

Lesern:
As guets Neus!

«Was hier vorliegt,
ist die Liebe»

Weihnachten, kritisch beleuchtet

Von den achtundzwanzig Autoren
des Sammelbandes «Wieso Weih.
nachten?» (Gitersloh, 1988) sind die
Halfte Theologen oder leitend in
kirchlichen Organisationen Tatige.

Auch in den Beitragen dieser Kir-
chentreven ist kaum etwas von
schlechthin heiler Weihnachtswelt
anzutreffen. Selbstverstandlich wird
hin und wieder auf den tieferen Sinn
des Festes, aufdasin ihm sich ankin-
digende Reich Gottes hingewiesen,
wobei ebenso selbstverstandlich von
dessen realer Beschaffenheit nichts
verlautet. Armin Juhre, Redaktor
beim ¢Deutschen Allgemeinen Sonn-
tagblatt», betont die im Vergleich mit
Ostern, Himmelfahrt und Pfingsten
grossere «soziale Akzeptanz» von
Weihnachten, und der evangelische
Medienspezialist ~ Siegfried  von
Kortzfleisch ist Uberzeugt: «Weih-
nachten verschwindet nicht.»

Andere sind davon weniger Uber-
zeugt. Erfreulich Ubereinstimmend
beklagen sowohl diejenigen, die an
die Menschwerdung Gottes ’l\'n Stall
zu Bethlehem glauben, als auch die
mehr oder weniger undogmatischen
Christen und die Nichtchristen das
Unerfreuliche des Festrummels. Der
Theologe und Schriftsteller Kurt
Marti — einziger Schweizer unfer
den Mitarbeitern — begrindet sei-
nen Entschluss, keine Weihnachtser-
zahlungen mehr zu schreiben, unter
anderem damit: «Weil das Weih-
nachtsfest konsumistisch aufgebla-
sen, theologisch entleert, total ver-
burgerlicht ist und erzahlerisch bloss
noch affirmative Birgerlichkeit re-
produziert (CDU-Literatur, gewis-
sermassen).» Dieser Befund wird in
verschiedenen Graden der Bitterkeit
von den meisten Autoren abgewan-
delt. Einer satirischen Originalbego-
bung begegnen wir in Klaus Katzen-
bergers Text «Was hier vorliegt, is!
die Liebe». Eindeutig dussert sich
Uber das popularste der Feste auch
der Herausgeber des Bandes, Raul
Niemann: «Es wird von Jahr zu Jahr
mehr und mehr ein entwirdigendes



	Freies Denken - von der hellenistischen Antike bis und mit der Französischen Revolution : (Fortsetzung folgt)

