
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 72 (1989)

Heft: 11

Artikel: Ethik, keine Frage der Religionszugehörigkeit

Autor: Bossart, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISSN 0256-8993

Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz 72. Jahrgang November 1989 Nr.ll

Ethik, keine Frage der Religionszugehörigkeit

Aber eine lebenswichtige Frage, muss man anfügen. Es geht um unsere Zukunft, darum, wie wir lernen können, mit
veränderten Bedingungen zu leben, und zwar so, dass das Zusammenspiel der verschiedenen gesellschaftlichen
Kräfte für möglichst viele, wenn nicht für alle, ein Dasein in Würde zur Realität werden lässt.

Die Ethik kann als Teilgebiet der
Philosophie oder auch der Theologie
bezeichnet werden. Sie befasst sich
mit dem Menschen und seinem
Verhalten der Umwelt gegenüber,
macht aber keine Aussagen
darüber, was der Mensch ist; sie stellt
vielmehr Regeln darüber auf, was
der Mensch soll, was er darf. Die
Ethik, auch Morallehre genannt, ist
die Lehre vom rechten Verhalten,
wobei sich natürlich sofort die Frage
stellt, was denn allgemein oder im
einzelnen Fall als recht beziehungsweise

gut oder als unrecht
beziehungsweise böse zu gelten hat. Die
Meinungen darüber sind je nach
Kulturkreis und Kulturepoche verschieden.

Doch gibt es bestimmte Grundsätze,

die Allgemeingültigkeit
beanspruchen können. Wir Freidenker
müssen uns mit diesen Fragen befassen.

Zum einen müsssen wir uns
dagegen wehren, dass sich die christlichen

Kirchen als alleinige und allein-
massgebende Quelle der Moral
d. h. des menschlichen Wohlverhaltens

gebärden. Sie tun das nicht ohne
Erfolg, gibt es doch soundso viele
Zeitgenossen, die der Suggestion
erlegen sind, gut, ehrlich und anständig

mit dem Begriff «christlich»
gleichzusetzen. Wir Freidenker sind
zwar zum grössten Teil christlich
erzogen worden. Wir haben aber im
Verlauf unseres Lebens gelernt, dass
die Moral, dass die positiven
Eigenschaften des Menschen keineswegs

einer religiösen Begründung bedürfen.

Christliche Morallehre ist oft
fragwürdig

Sodann können und müssen wir
immer wieder darauf hinweisen, dass
die christliche Moral — auch wenn
sie Gläubigen wirklichen Seelentrost
zu bieten vermag — in vielem recht
fragwürdig ist. So lehnen wir
Freidenker den (angeblich) göttlichen
Befehl des «Wachset und mehret
euch!» ab, in der klaren Erkenntnis,
dass die Bevölkerung der Erde —

auch jene unseres Landes - heute
schon viel zu gross ist und keinesfalls
noch anwachsen sollte. Und wir
erschauern ob dem Wort im /. Buch
Moses, 9. Kapitel, 2. Vers:
«Furcht und Schrecken vor euch soll
sich auf alleTiereder Erde legen, auf
alle Vögel des Himmels, auf alles,
was sich auf der Erde regt, und auf
alle Fische des Meeres: euch sind sie
Untertan.»
Bereits diese Stelle verweist auf das
menschliche Geltungs- und
Machtstreben, auf den Wahn der Herrschsucht

und derAusbeutung, der uns so
weit gebracht hat, dass wir heute
allen Ernstes die Zerstörung der ganzen

Natur und damit auch der
Lebensgrundlagen der Gattung
Mensch befürchten müssen. Natürlich

könnte man einwenden, die
zitierte Bibelstelle stamme aus dem Al¬

ten Testament und sei darum ohne
Verbindlichkeit für das christliche
Glaubensgut. Demgegenüber mahnt
der Apostel Paulus im 2. Brief an
Timotheus, 3. Kapitel, 16. — 17. Vers:
«Die ganze heilige Schrift ist von
Gott eingegeben und nützlich zur
Belehrung, zur Rüge, zur Besserung und

zur Erziehung in Gerechtigkeit.»
Und in der sogenannten «Dogmatischen

Konstitution» des II. Vatikanischen

Konzils vom 18. November
1965 überdie Offenbarung heisst es:
«Die Bibel hat Gott zum Urheber»,
und an anderer Stelle steht zu lesen:
«Die Bibel lehrt sicher, getreu und
ohne Irrtum».
Somit müssten auch die (angeblich)
göttlichen Flüche und Vernichtungsbefehle

des Alten Testaments als
Bestandteil der christlichen Lehre und
als Mittel zur Erbauung der christlichen

Gläubigen betrachtet werden,
ebenso wie die zum Teil recht
sonderbaren Texte im sogenannten
Neuen Testament. So lesen wir in der
«Offenbarung», 2. Kapitel, 23. Vers,
folgende Ankündigung:
«Ihre Kinderwerde ich töten, derTod
wird sie treffen, und alle Gemeinden

Fortsetzung Seite 83

Aus dem Inhalt

Gesellschaft 81/82/83/84/86
Kirchenpolitik 85

Freidenkerbewegung 87/88

81



Gesellschaft

Fortsetzung von Seite 8 1

werden erkennen, dass ich es bin,
der Herz und Nieren prüft...»
Erzieherisch kontrapunktiv ist der
Glaube an eine Erbsünde, also der
Glaube an eine angeborene Niedertracht

des Menschen, die er nur dank
göttlicher Gnade zu überwinden
vermag, wobei die armen Sünder diese
Gnade seltsamerweise einem
Hinrichtungsakt, eben der Kreuzigung
des Jesus von Nazaret, zu verdanken
haben. Die christliche Erziehung, die
den Kindern den Glauben an die
heilsame Wirkung vergossenen
Erlöserblutes aufnötigt und für nichtgläubige

Zeitgenossen einen Platz in der
Hölle reserviert sieht, ist eine zutiefst
inhumane Kinder- und Volkserziehung.

Bekenntnis zur Prozesshaftig-
keit des Seins
Wir Freidenker brauchen also ein
anderes, besseres Fundamentfür
unsere Weltanschauung und unser
moralisches Verhalten, privat und in der
Öffentlichkeit. Für uns ist Ethik eine
Frage der Menschlichkeit. Das
bedingt allerdings, dass wir uns von
bestimmten Denkgewohnheiten lösen,
die für so viele Fehlurteile und ge-
fühlsmässige Fehleinstellungen
verantwortlich sind. Was bedeutet für
uns «gut», was «böse»? Wir
Menschen neigen dazu, in statischen
(ruhenden) Bildern zu denken. Dabei
geht die Vorstellung vom Gewordensein

aller Dinge und Erscheinungen

verloren. Wir urteilen nach dem
Jetzt und Heute, ohne die Wurzeln
des Soseins unserer Mitmenschen in

Betracht zu ziehen. Jedes Gut- und
Bösesein hat seine Ursachen; nur ist

es uns viel zuoff versagt, diese Ursachen

zu erkennen oder — besser —

ihnen auf den Grund zu gehen. Die
Philosophie der Freidenker verlangt
eine klare Absage an Zustandsbil-
der, verlangt ein klares Bekenntnis
zur Prozesshaftigkeit des Seins. Das
Spiel von Ursache und Wirkung auch
im psychischen Bereich, das ist es,
was uns vorab interessieren sollte.
Diese Betrachtungsweise stellt
Anforderungen an unsere Geduld und
oft auch an unsere Nervenkraft, sie
ist aber weitaus gerechter und humaner

als die — wenn auch nur in
Gedanken vollzogene - Verurteilung

eines Fehlers oder Fehlverhaltens
des lieben Nächsten (was aber
durchaus nicht ausschliesst, dass
sich der Einzelne gegen Unrecht mit
erlaubten Mitteln zur Wehr setzt).
Die Philosophie, die Weltsicht der
Freidenker, ist dynamisch, weil das,
was wir tagtäglich erleben, dynamisch

d. h. auf verschiedenste Weise
bewegt ist. Scheinbare Gegensätze
verlieren dadurch ihre störende
Bedeutung. So erweist es sich als falsch,
Tag und Nacht als Gegensätze zu
begreifen, statt als Wirkung des

einen, stets gleichen und gleichmässig
verlaufenden Naturvorgangs der
Erdumdrehung. Indes vom Widerstreit

angeblicher Gegensätze lebt
die christliche und leben auch
andere ihrer Verbreitung nach bedeutende

Religionen. Was tat Zoroaster
(oder Zarathustra), der Stifter des
Zoroastrismus, dessen Licht- und
Schattenlehre zumindest in ihren
Hauptzügen in die jüdische und von
dort in die christliche und die islamische

Religion eingegangen ist? Er
nahm den Tag, die Fülle des Lichts,
und machte daraus einen Himmel.
Und er nahm die Nacht, den Zustand
der Lichtlosigkeit, und machte daraus

ein Reich der Finsternis. Da aber
statische (d. h. ruhende) Bilder -
eben mangels innerer oder äusserer
Bewegtheit - langweilig wirken,
wurde eine neue Dynamik erfunden:
der Kampf des (natürlich guten) Lichtes

gegen die (natürlich ungute)
Finsternis. Einem urtümlichen Bedürfnis
entsprechend, jedem aussermensch-
lichen Wirken den Willen einer
übernatürlichen Wesenheit zu unterschieben,

wurde eine Person zum Herrn
des Lichtreiches und eine zweite zum
Fürsten der Finsternis erkoren. Das
dualistische System von Licht und
Schatten, Himmel und Hölle, Gott
und Bösem Geist war damit errichtet,
als von Ewigkeit zu Ewigkeit gültige,
das Weltgeschehen bestimmende
metaphysische Wirklichkeit.

«Das Böse» — eine unhaltbare
Verallgemeinerung
Diese Begriffskonstruktion ist natürlich

absurd. Das «Böse» als Sammelsurium,

dem alles irgendwie
tadelnswürdige Verhalten zugewiesen wird,
ist eine durch und durch unwissen-

Mich würde eine vernehmliche
Stimme vom Himmel nicht
überzeugen, dass das Wasser brennt
und das Feuer löscht, dass ein
Weib ohne Mann gebiert und
dass ein Toter aufersteht.

Goethe an Lavater, 9. 8. 1782

schaftliche Verallgemeinerung. Man
kann doch nicht die Klatschsucht von
Tante Berta, die Kleptomanie von
Fräulein X und die abartigen
Neigungen des Herrn Y, ungeachtet der
so verschiedenen Struktur dieser
Handlungsbereitschaften, in das
gleiche Sauregurkenglas mit der
Etikette «Das Böse» werfen.
Die Verewigung des Bösen in einem
Weltbild, das von kirchlicher Seite
als unumsfösslich erklärt wurde, und
das nach einer gesellschaftlichen
Ubereinkunft als unantastbar gilt,
hat ihre bedenklichen Konsequenzen,

denn nun halten sich in der
Vorstellung der Gläubigen die Prinzipien

«Gut» und «Böse» bedeutungs-
mässig die Waage. Gutes Verhalten
ist keine Selbstverständlichkeit mehr,
welcher der Mensch so gut es geht zu
entsprechen versucht. Der Mensch ist
— wie es heisst — frei und kann sich

grundsätzlich oder auch nur
fallweise für eine der beiden «Möglichkeiten»

entscheiden. Diese seltsame
Philosophie und vor allem die ihr
verliehene Uberzeugungskraft ist

vor allem im Hinblick auf die Erziehung

unserer Kinder höchst bedenklich.

Die Behauptung: «Ohne die
Gnade Gottes könntest du ebensogut

ein Mörder sein, wie du fähig
bist, einem Menschen das Leben zu
retten», diese Behauptung ist nicht

nur perfid und entwürdigend, sondern
auch falsch, denn die Verkünder dieser

dualistischen Morallehre übersehen

den jedem Menschen innewohnenden,

von christlicher Gnadenhaf-
tigkeit gänzlich unabhängigen
sozialen Instinkt bis hin zur Ehrfurcht

vor dem Leben ganz allgemein, die

es unbestreitbar gibt, die aber
gewiss nicht bei den frommgläubigen
Befürwortern der Todesstrafe oder
etwa bei den Bewunderern
hochtechnisierter militärischer
Tötungsmaschinen zu suchen ist.

Adolf Bossart

83


	Ethik, keine Frage der Religionszugehörigkeit

