
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 72 (1989)

Heft: 9

Artikel: Julien Offray de La Mettrie - einsamer Kämpfer gegen Religion und
verlogene Moral

Autor: Klatte, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte

Julien Offray de La Mettrie —

Einsamer Kämpfer gegen Religion und ver
logene Moral. — —
Von Rüdiger Klatte

Wer war dieser Mann, dem es
gelang, zu einem der meistgehassten
Menschen im damaligen intellektuellen

Europa zu werden — Julien

Orfray de La Mettrie wurde am 19.

Dezember 1709 in Saint Malo
(Bretagne) geboren. Ab 1 725 studierte er
in Paris zunächst Philosophie und
Naturwissenschaften, später Medizin.

1733 promovierte er in Reims

zum Doktor der Medizin. Zurwissen-
schaftlichen Weiterbildung begab er
sich nach Leiden in Holland, wo er
Schüler des damals bedeutendsten
europäischen Mediziners, Herman
Boerhaave, wurde. Er übersetzte
dessen wichtigste Arbeiten ins
Französische und publizierte auch eigene
Abhandlungen. 1 735 liess er sich als
Arzt in Saint Malo nieder, heiratete
1739 und wurde 1741 Vater einer
Tochter.

Bis zu diesem Zeitpunkt verlief sein
Leben also ganz normal. Er hätte es
sicher zu einem angesehenen Bürger
seiner Vaterstadt bringen können,
aber aus irgendeinem unbekannten
Grund ging er 1 742 allein nach Paris,
wo er sich als gräflicher Leibarzt und
Sanitätsoffizier verdingte. Seine
Auffassung von der Medizin und seine
unverhohlene Abneigung gegen
medizinische Scharlatane führten nach
dem Tod seines Schutzherrn 1745

dazu, dass er seine Stellung beim
Militär verlor. In diesem Jahr hatte er
allerdings auch schon zwei äusserst
radikale Schriften veröffentlicht. Das
satirische Talent des Arztes wurde
offensichtlich sofort als solches
erkannt. Denn die Schrift «Naturgeschichte

der Seele» wurde wegen
ketzerischer Inhalte bald vom Pariser

Henker öffentlich verbrannt.

Dasselbe Schicksal erlitt die unter
Pseudonym erschienene «Wollust»,
in der er zwar zwischen Pornographie

und geistig hochentwickelter
Wollust unterschied, sich aber
gegenüber der herrschenden katholischen

Moral in Frankreich ins
Abseits begab. Mit der nächsten Schrift

spitzte sich seine Situation zu. «Politik

des Mediziners von Macchia-
velli» richtete sich 1746 frontal
gegen die Arzte, die entgegen
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse nur
auf den Erhalt ihrer Pfründe bedacht

waren, anstatt den Menschen zu
helfen. Sein Ruf reichte zwar noch aus,
als medizinischer Inspekteur der
Feldlazarette in Flandern eingestellt
zu werden; 1747 wurde es ihm
jedoch zu brenzlig, und er begab sich

im liberalen Holland ins Exil.

Verleger verteidigt Veröffentlichung

Zu jener Zeit wurden in Holland
verbotene Bücher für ganz Europa
gedruckt. La Mettrie setzte denn auch

sofort seine Angriffe gegen die

Quacksalber fort. Ende 1747
erschien sein bekanntestes Werk, ein

kurzer, schnell geschriebener Text

unter dem Titel «Der Mensch als
Maschine». Es ist für den heutigen Leser

kaum nachvollziehbar, welche
Brisanz in dieser anonymen Veröffentlichung

steckte. Es sind
philosophischwissenschaftliche Betrachtungen,
die die Funktionen des menschlichen

Körpers mit denen von Maschinen in

Einklang sehen. Seine Auffassung
bedeutete eine fundamentale
Absage christlicher ideen vom Wesen
des Menschen und insbesondere
dem Leben nach dem Tode.
Der Verleger Elie Luzac sah sich zu

einer Vorbemerkung genötigt, in der

er seinen Entschluss für eine
Veröffentlichung folgendermassen vertei-



Geschichte

digte: «Man wird sich vielleicht wundern,

warum ich das Wagnis
eingehe, ein so kühnes Buch herauszubringen.

Ich würde dies gewiss nicht
tun, wenn ich nicht der Meinung
wäre, dass die Religion gegen alle
Versuche, sie zu stürzen, gefeit ist;
und wenn ich nicht davon überzeugt
wäre, dass manch anderer Verleger
das, was ich aus Gewissensgründen
ablehnen würde, mit Freuden
übernähme.» (1) Mit «Der Mensch als
Maschine» hatte La Mettrie aber
offensichtlich die Toleranzgrenze in

Holland überschritten, so dass Luzac
ihn im Februar 1 748 über die Grenze
schleusen musste, damit er der
Erfahrung entbehre, «wie ein gewöhnlicher

Verbrecher auf dem Schafott
zu enden» (2). Schon zuvor hatte La

Mettrie eine Einladung Friedrichs
des Grossen nach Potsdam erhalten.
Dortwar nicht nurder Aufklärer Voltaire

gern gesehener Gast, sondern
auch sein Landsmann aus Saint
Malo, Pierre Moreau de Maupertuis,
Präsident der Königlichen Akademie
der Wissenschaften. La Mettrie
wurde schnell Leibarzt Friedrich des
Grossen, und wenig später berief ihn

Maupertuis in die Akademie. Der
König gewährte dem Doppelasylanten

zwar Publikationsfreiheit, hoffte
aber offenbar, dass La Mettrie
aufgrund seiner Stellung und der
Unmöglichkeit, ein weiteres Exilland zu
finden, an der langen Leine unter
Kontrolle gehalten werden könne.
Dem war jedoch nicht so.
Im Herbst 1748, Maupertuis weilte
gerade in Paris, fertigte La Mettrie
eine Ubersetzung von Senecas «De
beata vida» (3) an. Allerdings schob
er dem Text eine längere Einleitung
voran, die erneut zum Stein des An-
stosses wurde. Die Seneca-Uberset-
zung wurde sofort nach dem Druck
auf die Liste der zensurierten Bücher
gesetzt und war damit die einzige
philosophische unter den «scanda-
leusen Schriften», die sonst in der Regel

politischen Inhalts waren. So fror
das zunächst recht gute Verhältnis zu
Friedrich trotz La Mettries
Lobeshymnen auf ihn ein. Wie schon in
früheren Schriften hatte er sich im «Anti-
Seneca» über das menschliche
Glück, Empfindungen und Lust
geäussert. «Man trinkt, wenn man Durst
hat; man isst, wenn man Hunger hat;

und in der Liebe spürt man manchmal

einen doppelt starken Drang:
wer hätte nicht bisweilen Hunger und
Durst zugleich nach gewissen Lüsten

gehabt? Und wie viele trübe Wolken
der Unzufriedenheit und Launenhaftigkeit

ziehen, wenn diese Bedürfnisse

unbefriedigt bleiben, am Himmel

derSeeleaüf, wo sie allein durch
die Sonne der Lust wieder aufgelöst
werden können (wenn eine jener
Metaphern gestattet ist, die mehr die
Phantasie ansprechen und weniger
zu einer gelehrten Ausdrucksweise

passen mögen). Ich übersehe durchaus

nicht, dass gewisse schwächliche

Naturen sich der Lust enthalten
können oder vielmehr müssen, um
sich wohlfühlen oder andere
Vergnügungen bessergeniessen zu können.

Eines jedenfalls ist gewiss:
Tugend und Wohlanständigkeit sind

Dinge, die nicht zu unserem natürlichen

Wesen gehören; sie sind
Ornamente, nicht Fundamente der
Glückseligkeit.» Dies war ein deutlicher
Seitenhieb auf die allzu braven
Aufklärer und insbesondere auf den
kränklichen Voltaire, der diese
Moralauffassung völlig ablehnte.
Anschliessend hatte er immer mehr
Probleme, seine Gedanken zu
veröffentlichen. Da er jedoch Mitglied der
Akademie der Wissenschaften war,
wurde ihm noch ein gewisser
Respekt gezollt. Um ihn auf das
geistige Altenteil abzuschieben, wurde
ihm geraten, seine «Philosophischen
Werke» herauszugeben (nach nur
fünfjähriger Produktionstätigkeit!) -
mit Ausnahme der «Wollust» und des
«Apti-Seneca». Aber hier schaffte er
es wieder, durch eine Einleitung
neuere Gedanken in die 1750
erschienenen Werke hineinzuschmuggeln,

so dass sie sofort nach Erscheinen

konfisziert wurden.

Im Widerspruch zu den Moralvorstellungen

der gesamten mitteleuropäischen

Gesellschaft.

Die fortwährenden Unbotmässigkei-
ten des Atheisten und wahrhaft freien
Denkers führten in der Folge dazu,
dass er am Hofe vom Leibarzt und
Philosophen zunächst zum Spassmacher

und schliesslich zum Hofnarren

herabgewürdigt wurde. La Mettrie
setzte sich über alle Verbote hinweg
und gab weiter eigene Schriften
heraus. 1 751 im Jahr seines Todes,
veröffentlichte er eine völlig
umgeschriebene Fassung der «Wollust»
unter dem Titel «Die Kunst, Wollust
zu empfinden». Hier führte er die
Idee vom Schuldgefühl weiter aus,
die er schon im «Anti-Seneca» und
der ersten Fassung der «Wollust»
geäussert hatte. Dies widersprach
den Moralvorstellungen der gesamten

mitteleuropäischen Gesellschaft,
ungeachtet, ob sie sich Katholiken,
Protestanten oder Aufklärer nannten.

So wurde seine Position immer
prekärer. Zu diesem Zeitpunkt kam

er, sich bei guter Gesundheit befindend,

unter ungeklärten Umständen
am 1 1 November 1 751 zu Tode. Aus
seinen lebensbejahenden Schriften
ist zu entnehmen, dass er auf keinen
Fall Selbstmord verübte. Er hatte
jedoch Angst vor fanatischen Frömmlern.

Eine Episode zum Schluss.

Entgegen seinem ausdrücklichen
Wunsch, auf dem neutralen Grundstück

der französischen Gesandtschaft

in Berlin bestattet zu werden,
wurde er auf kirchlichem Grund
beerdigt.

Vor allem den Aufklärern ist zu
verdanken, dass er in Vergessenheit
geriet. Diderot schrieb erst 1780 über
ihn: «Einen in seinen Sitten und
Anschauungen so verdorbenen
Menschen schliesse ich aus der Schar der
Philosophen aus.» Die humanitären
Anliegen La Mettries wurden stets

ignoriert. Der letzte Satz aus «Der
Mensch als Maschine» könnte indes
bis heute allen aufrechten Menschen
zum Leitsatz dienen(4): «Um rechter
Wissenschaftler und Philosopoh zu
sein, genügt es nicht, die Naturzu
erforschen und die Wahrheiten zu
finden. Man muss auch den Mut haben,
die Wahrheit auszusprechen, und

zwar für die kleine Zahl derer, die
denken wollen und können.» ¦
Nachdruck aus: Diesseits, Zeitschrift für Kultur,

Politik und Freidenkertum, 7/1989.

1) La Mettrie, Der Mensch als Maschine, hrsg.
von Bernd A. Laska, Nürnberg 1985, S. 5.
2) Elie Luzac, zit. nach Bernd A. Laska, Julien
Offray de La Mettrie, in: La Mettrie, Der
Mensch als Maschine, S. X.
3) La Mettrie, Uber das Glück oder das Höchste

Gut («Anti-Seneca»), hrsg. von Bernd A.
Laska, Nürnberg 1 985, S. 1 06 ff.
4) Der Mensch als Maschine, S. 17.

69


	Julien Offray de La Mettrie - einsamer Kämpfer gegen Religion und verlogene Moral

