Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 71 (1988)

Heft: 11

Artikel: Entweder Religion oder Demokratie
Autor: Szanya, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7 2

ISSN 0256—8993

Heidenker

Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

71.Jahrgang November 1988 Nr. 11

Entweder Religion oder Demokratie

«Der Mensch macht die Religion, die
Religion macht nicht den Menschen.
Und zwar ist die Religion das Selbst-
bewusstsein und das Selbstgefiihl
des Menschen, der sich selbst entwe-
der noch nicht erworben oder schon
wieder verloren hat. Aber der
Mensch, das ist kein abstraktes, aus-
ser der Welt hockendes Wesen. Der
Mensch, das ist die Welt des Men-
schen, Staat, Sozietdt. Dieser Staat,
diese Sozietdt produzieren die Reli-
gion, ein verkehrtes Weltbewusst-
sein, weil sie eine verkehrte Welt
sind. Die Religion ist die allge-
meine Theorie dieser Welt, ihr
enzyklopddisches Kompendium,
ihre Logik in populdrer Form, ihr spi-
ritualistischer Point d’honneur, ihr
Enthusiasmus, ihre moralische Sank-
tion, ihre feierliche Ergdnzung, ihr
allgemeiner Trost- und Rechtferti-
gungsgrund. Sie ist die phantastische
Verwirklichung des menschlichen
Wesens, weil das menschliche We-
sen keine wahre Wirklichkeit be-
sitzt... Die Religion ist der Seufzer
der bedréngten Kreatur, das Gemiit
einer herzlosen Welt, wie sie der
Geist geistloser Zustéinde ist. Sie ist
das Opium des Volkes.» (1)

Anmerkungen

D Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie, Einleitung. In. lring Fet-
scher (Hg.): Karl Marx — Frie rich Engels; Stu-
dienausgabe in vier Banden. Bd 1: Philoso-
phie. Frankfurt am Main: Fischer 1966.S.17.

Aus dem Inhalt ____|

Entweder Religion oder Demokratie 81

Turiner Leichentuch 81
25 Jahre «American Atheists» 83
Appell aus dem paldstinensischen

Ansar lll 85
A.o. FVS-Del.-Versammlung 88

Die gesellschaftliche Funktion
der Religion

Wir haben dieses klassische Zitat
von Karl Marx (1818-1883) Uber
das Wesen der Religion an den Be-
ginn unserer AusfGhrungen gestellt,
weil es oft verkirzt wiedergegeben
wird und dadurch beabsichtigt oder
unbeabsichtigt  Missverstdndnisse
hervorgerufen werden:

Sehr haufig wird der letzte Satz im
Wortlaut  «Die Religion ist das
Opium fir das Volk» zitiert und da-
mit der Eindruck erweckt, Marx
wolle ganz im Sinne der Betrugshy-
pothese damit sagen, dass die Reli-
gion von der Priesterschaft als Mittel
zur Verdummung des Volkes einge-
setzt wirde, wahrend sie selbst die
Inhalte der von ihr verkindeten
Lehre gar nicht mehr glauben.

N

500jihriger Streit beendet: Das
Grabtuch von Turin mit dem Bild
eines birtigen Mannes kann
nicht das Grabtuch Christi sein AP

Turin. DPA. Das Grabtuch von Tu-
rin, das von vielen Gldubigen als Lei-
chentuch Christi verehrt wird, soll in
Wirklichkeit aus dem Mittelalter
stammen. Dieses Ergebnis von Analy-
sen mit der sogenannten Radiokar-
bonmethode in Instituten in der
Schweiz, in Grossbritannien und den
USA wurde am Mittwoch von den ita-
lienischen Zeitungen iibereinstim-

Angebliches Leichentuch Christi
stammt aus dem Mittelalter

mend gemeldet, nachdem Klrchenex-
perten in Turin entsprechende Speku-
lation indirekt bestétigt hatten.DerVa-
tikan und Ballestrero hatten zuge-
stimmt, dass drei renommierte Insti-
tute an der technischen Hochschule
Ziirich, in Oxford und in Arizona un-
abhingig voneinander Proben des
Grabtuchs eingehend untersuchen.

Mit einer moglichen Abwei-
chung von 100 Jahren sollen die Wis-
senschafter zu dem Ergebnis gekom-
men sein, dass das 4,26 mal 1,06 Me-
ter grosse Leinentuch, auf dem das
Abbild eines 1,75 Meter grossen, ver-
wundeten, bartigen Mannes zu sehen
ist, aus der Mitte des 14. Jahrhunderts
stammt.

Der Turiner Kirchen-Wissen-
schafter Luigi Gonella meinte zu den
ersten Veroffentlichungen dazu in
Grossbritannien und den USA: «Ich
glaube, dass die Veroffentlichungen
begriindet sind. Die Informationen
sind viel zu genau, als dass man sie -
dementieren kdnnte.»

Damit wire ein seit finf Jahr-
hunderten andauernder Streit um die
Echtheit des als Reliquie verehrten
Grabtuchs von Turin eindeutig been-
det. Das Tuch befindet sich seit 1578
in Turin. Es gehorte dem italienischen
Konigshaus der Savoyer. 1983 ver-
machte es Ex-Ko6nig Umberto II. von
Savoyen dem Vatikan.

81



Religionskritik

Wenngleich dies fur eine mehr oder
weniger grosse Zahl von Einzelfallen
zugetroffen haben oder immer noch
zutreffen mag, so sieht MARX, wie
aus dem unverkUrzten Zitat klar her-
vorgeht, in der Religion ein gesamt-
gesellschaftliches Mittel, um sich der
Unerfreulichkeit des Daseins durch
die Flucht in eine jenseitige Traum-
welt zu entziehen.

.Diese Wesensbeschreibung der Reli-
gion bei Marx stellt eine frihe Vor-
wegnahme der Ergebnisse der reli-
gionssoziologischen Forschung dar.

Es war vor allem Max Weber
(1864 —1920), der die gesellschaftli-
chen Funktionen der Religion unter-
sucht hat. Er und die soziologische
Forschung nach ihm weisen drei
Funktionen der Religion innerhalb
der Gesellschaft nach:

a) Die Theodizee:

Die erste und die Menschen am un-
mittelbarsten berGhrende Funktion
der Religion liegt darin, der Gesell-
schaft eine Theodizee, das heisst
eine Rechtfertigung Gottes zu lie-
fern, also Antwort auf die Frage zu
geben, wie sich der Glaube an einen
allméchtigen und allgitigen Gott
mit dem Vorhandensein des Leidens
und des Bosen in der Welt vereinba-
ren lassen. Alle, die auf dieser Welt
leiden, sei es infolge des Handelns
anderer oder aufgrund als gottliche
Eingriffe gedeuteter zufdlliger Ereig-
nisse, neigen dazu, sich zu fragen,
warum gerade sie getroffen werden,
andere hingegen verschont bleiben.
Neben die Theodizee des Leidens

82

tritt auch noch die Theodizee des
Gliicks, denn die vom Gluck Begin-
stigten verlangen nach der trosten-
den Versicherung, dass sie ihr Glick
auch wirklich verdienen. Sowohl! auf
die Frage nach dem Grund des
menschlichen Leidens als auch auf
die Sorge um die Berechtigung des
eigenen Glucks sind die Religionen
mit ihren Lehren eingegangen. (2

b) Die Legitimierung:

Die zweite Funktion der Religion
liegt in der Legitimierung der gesell-
schaftlichen Zustande. Jede Herr-
schaftsform hat sich noch der Reli-
gion bedient, um ihren Bestand zu si-
chern. Kénige und Kaiser regierten
«von Gottes Gnaden», sie schickten
ihre Untertanen «fUr Gott und Vater-
land» auf die Schlachtfelder und
achteten darauf, dass die Uberle-
benden «vor Gott» ihre Ehen eingin-
gen, in denen sie die Kriegsverluste
durch Zeugung reichlicher Nach-
kommenschaft wieder ausgleichen
sollten. Die Legitimierung von Herr-
schaft durch die Religion ist jedoch
nicht nur auf vergangene historische
Epochen beschrankt, sondern sie be-
steht auch noch heute und auch in
Osterreich. So ist der derzeitige Bun-
deskanzler vor seiner Bestellung in
sein Amt wieder in die Kirche einge-
treten, um sich das Wohlwollen der
Hierarchen zu sichern.

Die Normensetzung:

Die Religion beinhaltet als ihre dritte
gesellschaftliche Funktion in aller
Regel auch ein System von Vorschrif-
ten, mit denen das gesellschaftliche
Zusammenleben der Menschen ge-
regelt werden soll. Um die Einhal-
tung dieser Vorschriften wirksam zu
erzwingen, werden sie als gottliche
Gebote ausgegeben. So leitete der
babylonische Koénig Hammurapi

(1730—-1688 v.u.Z.) sein Gesetzes-
werk genau so von einem gottlichen
Auftraggeber ab wie es auch Moses
(1. Halfte des 14. Jh. v.u.Z.) tat, als er
den Juden die Zehn Gebote gab.
Auch fir das Fortwirken dieser Fun|.<-
tion der Religion kann ein Beispiel
angegeben werden, namlich die Tat-
sache, dass in.der Verfassung eine
Anrufung Gottes enthalten ist.

Mit der Verfestigung der Religion zu

(Fortsetzung Seite 84)

2 Die vollkommenste Lésung des Problems
der Theodizee ist wohl dem Hinduismus ge-
lungen. Die Hauptbestandteile dieser Losung
sing der Glaube an die Wiedergeburt und die
Lehre vom Karma, die besagt, dass jede
menschliche Tat, sei sie nun gut oder bose, fir
den Tater Folgen Uber den Tod hinaus nach
sich zieht. Die Lebenssituation, in der ein
Mensch hineingeboren wird, ist das Ergebnis
der Abrechnung zwischen den guten und den
boésen Taten. Das bedeutet, dass jeder
Mensch genau in der Verfassung ist, die er
verdient. Wer leidet, hat keinen Grund zum
Klagen, und wer glicklich ist, braucht an der
Berechtigung seines Glicks keine Zweifel zu
hegen. Auf der politischen Ebene bewirkt
diese vollkommene Theodizee des Hinduis-
mus das erstaunliche Fehlen eines Aufbegeh-
rens gegen das Kastensystem, das den niede-
ren Kasten ein nach europdischen Begriffen
unertragliches Leben auferlegt.

Impressum
«Freidenkers

Verantwortliche Schriftleitung:
Redaktionskommission der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Adresse der Redaktion:
L. T. Schmid

Im Sesselacker 56

4059 Basel

Telefon: 061/500 478

Beate Stieger
Delphinstrasse 12
8008 Zirich

Telefon: 01/252 67 63

Redaktionsschluss fir Artikel,
Leserbriefe, Veranstaltungshinweise
und Inserate jeweils am

10. Tag des Vormonats

Jahresabonnement:

Schweiz: Fr. 16.—

Ausland: Fr. 20.— + Porto
Probeabonnement 3 Monate gratis

Bestellungen, Adressénderungen
und Zahlungen sind zu richten an das
Zentralsekretariat der FVS,

Postfach 14, 8545 Rickenbach
Postcheck Winterthur 84-4452-6

Druck und Spedition:
Volksdruckerei Basel,
Postfach, 4002 Basel
Abdruck mit Quellenangabe
erwdinscht




Religionskritik

(Fortsetzung von Seite 82)

einer hierarchischen Organisation
wuchs ihr ein weiteres Mittel zu, die
Einhaltung und Durchsetzung ihrer
gottgegebenen Vorschriften herbei-
zufihren: der Aufbau und Ausbau ei-
nes Gefiges von Strafen und Bussen,
das von einer Priesterkaste verwaltet
wurde und bis zum heutigen Tag
noch wird.

Die Wurzeln der Religion

Es ist das Verdienst von Sigmund
Freud (1856—1939), die Wurzeln
dieser Funktionen der Religion im
Seelenleben der Menschen aufge-
deckt zu haben, im besonderen im
Seelenleben des kleinen Kindes.

Die Familie des kleinen Kindes ist im
wesentlichen dessen ganze Welt.
Seine sexuellen und aggressiven Im-
pulse gegeniber den Mitgliedern
seiner Familie lassen die Winsche
und Konflikte entstehen, die das See-
lenleben des Kindes bestimmen: lei-
denschaftliche Liebe, heftige Eifer-
sucht, Wut, Schrecken, Reue und die
hartnackigen BemuUhungen, diese
angsterweckenden Impulse zu kon-
trollieren und zu unterdricken und
die Eltern, die ihm allwissend und all-
machtig erscheinen, zu beschwichti-
gen und zu besdnftigen.

Die Lebensepoche der Kindheit wird
von den meisten Erwachsenen ver-
gessen. Sie wirkt jedoch im Unterbe-
wusstsein weiter und zwingt die
Menschen dazu, ihr ganzes Leben
hindurch ihre Kindheit auf vielfaltige
Weise zu wiederholen.

84

In der Religion wird die ganze Welt
zu einer neuven Version der Familie
gemacht, in der dem Glaubigen die
Rolle des kleinen Kindes und den
Gottern und Priestern die Rolle der
Eltern zukommt..Wie die Eltern dem
Kinde, sagen die Gotter, vermittelt
durch die Priester, dem Glaubigen,
wie er sich verhalten soll, was er sich
wuinschen darf und was nicht. «Was
immer er erwartet, was immer den
mannigfachen Druck, der aufihm la-

stet, I6sen soll, kommt von héherer .

Stelle; was ihm nicht erklart wird,
versteht er nicht einmal. Das heilige
Wort wird ihm vorgekaut und dosiert
verabreicht, es wird eben als Heili-
ges vor ihm geschutzt. Selbst die Sun-
den gehéren den Priestern, denen er
sie beichten muss... In allen tieferen
moralischen Fragen steht er der
Priesterschaft allein gegeniiber; fir
das halbwegs zufriedene Leben, das
sie ihm erméglicht, ist er ihr mit Haut
und Haaren ausgeliefert.» 3

Die Beziehung zwischen dem Gléu-
bigen und seinem Gott gleicht somit
in vielerlei Hinsicht der Beziehung
zwischen Kind und Eltern. Sie ist ein
Gemisch aus Liebe und Hass, aus
Unterordnung und Herausforde-
rung. Deutlich sichtbar wird dieses
zwiespdltige Wesen der Beziehung
in der christlichen Lehre von der Ver-
wandlung von Brot und Wein in
Fleisch und Blut Christi. Unverhohle-
ner zeigt keine Religion ihre vater-

‘morderischen Wunschvorstellungen

gegeniiber ihrem Gott. Keine Reli-
gion leugnet auch heftiger diesen
Wounsch und versucht inbrinstiger,
ihn  durch  Sindenbekenntnisse,
durch Bussibungen mit deutlichem
Charakter der Selbstbestrafung,
durch masochistische Bereitschaft
zur Unterwerfung unter jedes noch
so grausame Schicksal — vorgestellt
am Beispiel Christi — ungeschehen
zu machen und die Liebe des Vaters
wiederzugewinnen.

Mag im Christentum dieser Charak-
terzug besonders ausgepragt sein, in

3) Elias Canetti: Masse und Macht. Disseldorf:
Claasen 1981,S.176 1.

4 Charles Brenner: Grundzige der Psycho-
analyse. Frankfurt am Main: Fischer 1976.
S.192.

5) Erich Fromm: Der revolutionére Charakter.
In: Erich Fromm: Das Christusdogma und an-
dere Essays. Minchen: Deutscher Taschen-
buch-Verlag 1984.S.120 f.

ihren hauptsachlichen Grundzigen
sind die Religionen sich alle gleich.
«Sie alle reflektieren, jede auf ihre
Weise, die Tatsache, dass sie frihen
Kindheitskonflikten Uber Inzest und
Vatermord entspringen, Uber Liebe,
Eifersucht und Hass, Uber homosex-
velle und heterosexuvelle Wiinsche,
Uber Kastrationsdngste, Penisneid,
Reue und Selbstbestrafung. In jeder
Religion sind die Gldubigen unbe-
wusst Kinder, ihre Gotter und Prie-
ster unbewusst Eltern — Eltern, die sie
zugleich lieben und hassen, firchten
und verachten, denen sie gehorchen
und die sie herausfordern, die sie
verehren und vernichten.» (4)

Der autoritare Charakter

Die Widersprichlichkeit der Bezie-
hung zu Gott erzeugt im Glaubigen
eine davernde Grundstimmung der
Angst — Angst vor der Entdeckung
der verbotenen und bésen Regungen
und Wiinsche — und der Unterwiir-
figkeit gegeniber der Gottheit, um
sich ihr Wohlwollen zu erhalten. Das
Ergebnis dieser Grundstimmung aus
Angst und Unterwurfigkeit ist der au-
toritdre Charakter.

«Der autoritire Charakter fihlt sich
...stark, wenn er sich der Autoritdt
unterwerfen und ein Teil von ihr wer-
den kann, wobei die Autoritat. .. auf-
geblédht und vergéttlicht wird, und er
zugleich sich selbst aufbauscht, in-
dem er sich jene, die seiner Autoritat
unterworfen sind, einverleibt. Es
handelt sich um einen Zustand sado-
masochistischer Symbiose, die ihm
das Gefihl von Starke und Identitat
verleiht. Weil er einen Teil des «Gros-
sen> (was immer es sein mag) ist,
wird er selbst gross; wdre er allein,
auf sich gestellt, so wirde er zu ei-
nem Nichts zusammenschrumpfen.
Deshalb erlebt der autoritare Cha-
rakter eine Bedrohung der Autoritat
und seiner eigenen autoritdren
Struktur als eine Bedrohung seiner
selbst — als Bedrohung seiner eige-
nen geistigen Gesundheit. So ist er
gezwungen, gegen die Bedrohung
des Autoritdren ebenso zu kdmpfen,
wie er gegen die Bedrohung seines
Lebens oder seiner geistigen Ge-
sundheit kampfen wirde.» ©)



Religionskritik

Humanismus und Menschenrechte

Religion und Demokratie

Wenn die Religion der Néhrboden
ist, auf dem der autoritare Charakter
gedeiht, dann ist es fir die Sache der
Demokratie und gar des Sozialismus
von dieser Seite nichts Gutes zu er-
warten. In der Tat versdumt etwa die
katholische Kirche als institutionali-
sierte Erscheinungsform des Chri-
stenftums keine Gelegenheit, ihre
Missachtung der Demokratie zum
Ausdruck zu bringen.

So wurde in dem im Jahre 1983 neu
in Kraft gesetzten «Corpus luris Ca-
nonici» (Gesamtheit des Kirchen-
‘rechts) die unbeschrankte Macht-
ausUbung des Papstes und seiner
nachgeordneten Institutionen wie
Kurie und Nuntien juristisch zemen-
tiert, wenn im Canon 333 seine
«Herrscherstellung» Uber alle Glie-
derungen der Kirche proklamiert
wird. 0 Im Gegenzug dazu wird die
Bedeutung und Kompetenz der
okumenischen Konzilien beschnit-
ten, und die Bischofssynoden werden
auf eine rein beratende Rolle be-
schrankt.

Um die papstlichen Machtanspriche
nicht ganz unverhillt in ihrer arro-
ganten Schroffheit sichtbar werden
zu lassen, liefert der Prafekt der Kon-
gregation fir die Glaubenslehre,
Kardinal Josef Ratzinger, hiezu die
ideologische Verbréamung, wenn er
meint: «Unsere Zeit ist sicher dem
katholischen  Kirchenbegriff nicht
eben zutraglich. Wenn alle Struktu-
ren unter dem Gesichtspunkt ihrer
Auswechselbarkeit gesehen werden
und in unserer Gesellschaft alles auf
demokratische Weise entsteht...,
dann sind das Denkansatze, die es
tatsachlich schwer machen, das ei-
gentlich katholische zu verstehen. ...
Konsens ist eine positive Sache. Aber
es gibt eben nicht nur eine Konsens-
auvtoritat, sondern auch eine echte
Vertretungsautoritat. Wer sie aus-
Ubt, vertritt etwas, das nicht er ge-
schaffen hat, das ihm auch nicht von
Menschen gegeben worden ist. Hat
man das einmal begriffen, dann
weiss man, dass dadurch auch der
Autoritatstréiger unvergleichlich
mehr gebunden ist als durch jede
Verantwortung, die ihm von Men-
schen aufgetragen worden ist; denn

Appell an die humanistische

Weltoffentlichkeit

An alle Menschen mit Bewusst-
sein, an alle demokratischen
Krifte, an alle Verteidiger der
Menschenrechte... Wir rufen
Euch auf, uns aus dem Lager
des langsamen Todes Ansar
111, Negev, zu retten.

Wir, Tausende von paldstinensischen
Gefangenen, sind von den israelischen
Behorden ohne Riicksicht auf die ein-
fachsten rechtlichen Formen, in Miss-
achtung unseres Rechts zu erfahren,
wessen man uns anklagt, in das Gefan-
genenlager Ansar III geworfen worden.
Wir werden in schwierigen Umstdnden
unter der brennenden Wiistensonne
festgehalten, wo die Temperatur tags-
tiber 45° Celsius erreicht und in der
Nacht auf unter 0° Celsius fallt, in ei-
nem Gebiet voll von Reptilien, Insekten
und Ratten. Doch die Hirte der Natur
ist nichts gegen die Grausamkeit der
Soldaten im Gefangenlager, nichts ge-
gen ihre Willkiir, stindige Brutalitit
und Gewalt. Gegen uns wird ein Krieg
des Aushungerns, des Verdurstens und
der Erniedrigung gefiihrt, eine Politik
der physischen und psychischen Zersto-
rung. Sie lassen keine Methode unver-
sucht, um ihre Ziele zu erreichen, wel-
che allen internationalen Vertrigen und
Vereinbarungen sowie allen moralischen
und menschlichen Werten widerspre-
chen.

Wir werden gezwungen, unsere Zelfe
von morgens 05.00 Uhr bis Mitternacht
offen zu lassen, ausgesetzt der gliihen-
den Sonne sowie dem Staub und den
Sandstiirmen der Wiiste. Wir werden
drei bis vier Mal tdglich gezwungen, uns
fiir etwa eine halbe Stunde unter der
sengenden Sonne auf den Boden zu set-
zen, gegeniiber den von den Soldaten
auf uns gerichteten Gewehrliufen. Da-
bei wird auf die Kranken und Alteren
keinerlei Riicksicht genommen. Darii-
berhinaus miissen wir Beleidigungen,
Verfluchungen und andere Erniedrigun-
gen liber uns ergehen lassen, werden wir
in unserer personlichen und nationalen
Wiirde verletzt. !
Das Wasser ist knapp und wird taglich
fiir lange Stunden abgestellt. Wenn
Wasser da ist, geniigt es kaum zum

Trinken, fiir die notigste Kérperwische
und zweimal im Monat fiir ein Bad, und
das in dieser erstickenden Hitze. Kleider
zum Wechseln haben wir nur einmal. Es
ist uns nicht erlaubt, von unseren Fami-
lien Kleider oder andere notwendige Sa-
chen zu erhalten. Es besteht keine Mog- -
lichkeit, unsere Kleider zu waschen.
Unsere Gesundheit verschlechtert sich
stindig und wir leiden unter genereller
kérperlicher Schwdche und an den ver-
schiedensten Krankheiten. Eine medizi-
nische Versorgung ist praktisch inexi-
stent. Diese Bedingungen werden beglei-
tet von der ganzlichen Isolation, die uns
aufgezwungen wird. Unseren Fumilien
ist es aufgrund behérdlicher Beschrin-
kungen nicht erlaubt, uns zu besuchen,
dies trotz der langen Dauer unserer Ge-
fangenschaft. Es ist uns nicht erlaubt,
Briefe zu schreiben oder zu erhalten.
Ebenso ist es uns untersagt, Radios,
Zeitungen, Zeitschriften,  Biicher,
Schreibpapier oder Schreibwerkzeug zu
besitzen. Das heisst, dass wir Opfer von
unmenschlichen Strafmassnahmen sind,
die zum Ziel haben, unser Denken aus-
zuldschen, unsere menschliche und so-
ziale Persénlichkeit zu verleugnen. Die-
5e Massnahmen setzen sogar jene Rech-
te ausser Kraft, welche durch das Gesetz
tiber die administrative Gefangenschaft
garantiert sind.

Wir rufen Euch auf, uns beizustehen,
der organisierten Gewalt, dem Terroris-
mus und der Erniedrigung, welche uns
in den langsamen Tod fiihren, ein Ende
zu setzen. Sie morden die Gerechtigkeit
und das Potential fiir den Frieden, den
alle menschlichen Wesen in diesem Hei-
ligen Land herbeisehnen.

Wir bitten Euch eindringlich, Delegatio-
nen von Menschenrechtsgruppen und
-organisationen zusammenzustellen,
welche dieses Gefangenenlager "besu-
chen, in dem es an allem fehlt, nur nicht
an Tod, Terror und Mord. Arbeitet dar-
auf hin, dass dieses Lager geschlossen
wird. Wir rufen Euch auf, auf der Seite
der Gerechtigkeit zu stehen, um ihre
Niederlage zu verhindern. Mége die
Welt unsere Stimme horen.

Palédstinensische Gefangene im Lager
des langsamen Todes, Ansar 111, Negev.

er hat sie nicht nur Menschen gegen-
Uber zu tragen. Niemand hat sie ihm

6 Der Fischer Welt-Almanach 85. Frankfurt
am Main: Fischer 1985. Spalte 83.

7)Pia Maria Plechl: Zwanzig Jahre spater:
Rom zieht Zwischenbilanz; Kardinal Ratzinger
Uber das Petrus-Amt im Umbruch des Katholi-
zismus nach dem Konzil, Die Presse, 25. 5.
1985, S. 5.

gegeben, niemand kann sie ihm neh-
men — auch nicht im Sinne von «ab-
nehmen>.» )

Damit ist das Gottesgnadentum
langst dahingegangener Monar-
chen glicklich in das ausgehende

(Fortsetzung ndchste Seite)

85



Religionskritik

20. Jahrhundert heribergerettet. Die
vorsichtig abgewogenen Worte Ra-
tzingers sind wohl verstanden wor-
den. Es gibt in der Hierarchie aber
auch Manner, die den direkteren
Ausdruck bevorzugen. Einer davon
ist der Fuldaer Erzbischof Johannes
Dyba, der im September 1985 seine
Glaubigen wissen liess: '

«Wer das Volk Gottes nach
dem politischen Strickmuster
der Demokratie von unten her
aufbauen wollte, kéme zu ei-
ner Kirche ohne Gott, ohne
Berufung, ohne Verheissung,
zu einem blossen Debattier-

klub, einem Turmbau zuv Ba-
bel.» ©)

Diese Wortwahl, dieser Geist erin-
nern doch an etwas — ach ja, an die
Ausserungen, die ein anderer Bi-
schof, namlich Alois Hudal, vor funf-
zig Jahren getan hat: «Die reichs-
deutschen Katholiken...bejahen die
nationalsozialistische  Revolution,
weil sie ein Gericht Uber das Zeital-
ter der individualistischen Absonde-
rung und Auflésung war, eine Rick-
besinnung auf die ewige Schép-
fungsordnung...Sie sehen in dieser
Bewegung die straffe Zusammenfas-
sung und Vereinheitlichung der
staatstragenden Krdfte, einer star-
ken Fihrungsverantwortung, in der
die liberal-demokratische Fiktion
von der Selbstregierung des Volkes
-verdrdngt ist.»

Wie man sieht, hat die katholische
Kirche ihre Liebe zur Autoritat auch
nach finfzig Jahren noch nicht Gber-
wunden. Damals wie heute verherr-
licht sie Autokratie und starke Fih-
rerpersonlichkeiten, damals wie
heute verlangt sie Unterwerfung und
Gehorsam.

Angesichts dieser Vergotzung der
Macht verwundert es nicht, dass Jo-
hannes Paul Il. sich in der Gegenwart
anderer Machtmenschen wohl fuhlt.
Wie Pius XII. (1939—1958) Duces, Po-
glavniks, Caudillos und Fihrer emp-
fing, so empfangt Johannes Paul Il.
«junge kroatische Katholiken», die
eine Fahne der Ustasche mitsich fUh-
ren (10, so empfangt er die erklarten
Feinde der Demokratie Giorgio Al-
mirante, den FUhrer der italienischen
Neofaschisten, und Jean-Marie Le
Pen, den Chef der franzosischen
«front national». (1)

Diese Beispiele zeigen deutlich, dass
es an der Zeit ist, aus den Wunsch-
trdumen von einer demokratischen
Kirche aufzuwachen. Die Demokra-
tie wird der katholischen Kirche so
lange wesensfremd bleiben, so
lange diese an dem Dogma festhalt,
dass jeder Bischof Trager eines Cha-
rismas ist, das von allen Bischofen
seit der Zeit der Apostel in ungebro-
chener Tradition weitergegeben
wird. Dieses Charisma kommt
selbstverstandlich von oben und
nicht von unten, vom Volk. Kirche
und Demokratie sind somit unverein-
bar und eine Entfaltung der Demo-

kratie wird erst nach der Beseitigung -

des kirchlichen Einflusses auf das
gesellschaftliche Leben maoglich
sein.

Das Dilemma des
Religionsunterrichts

Der autoritére Charakter ist, wie ge-
zeigt wurde, die Frucht der Religion
und zugleich auch ihre tragende
Saule. Der Fortbestand der Religion
ist daher an das Fortbestehen und
die méglichst weite Verbreitung die-
ses Charaktertyps unter den Men-

schen gebunden. Der von der Kirche
erteilte Religionsunterricht und die
Predigt an die Erwachsenen haben
daher die Aufgabe, diesen Charak-
tertypus in jeder Generation in mdg-
lichst grosser Zahl heranzubilden
und wahrend des ganzen Lebens zu
bewahren. Darum ist die Sprache
von Lehre und Verkindigung eine
Sprache, die in vielfaltigen Wendun-
gen von Herrschaft zu erzahlen
weiss, vom Gluck der Unterwerfung
und von der Frevelhaftigkeit des Un-
gehorsams. (12)

Aber auf welchem Boden steht diese
Predigt? Auf dem schwankenden Bo-

~den der géttlichen Offenbarung me-

taphysischer Wahrheiten, die durch
nichts bewiesen werden konnen.
Hier liegt das Dilemma des Reli-
gionsunterrichts seit den Anfangen
des Christentums. Ein Paradebei-
spiel hiefir beitet Paulus mit seinen
Ausfuhrungen Uber die Auferstehung
Christi in seinem ersten Brief an die
Korinther. Er schreibt dort: «Wenn
aber von Christus verkindigt wird,
dass er von den Toten auferweckt
wurde, wie kénnen dann etliche un-
ter euch behaupten: Eine Auferste-
hung der Toten gibt es nicht2 Wenn
es keine Auferstehung der Toten
gibt, so ist auch Christus nicht aufer-
weckt worden. Ist aber Christus nicht
auferweckt worden, so ist damit
auch unsere Predigt ohne Sinn, und
ohne Sinn ever Glaube. Dann aber
stehen wir auch als falsche Zeugen
Gottes da, weil wir wider Gott Zeug-
nis dafir abgelegt haben, er habe
Christus auferweckt, wéahrend er ihn
doch nicht auferweckt hat, wenn
wirklich keine Toten auferweckt wer-
den. Denn falls keine Toten erweckt
werden, so ist Christus nicht aufer-
weckt worden. Ist aber Christus nicht

8) «Eine demokratische Kirche wird zu einer
Kirche ohne Gott», Das Neue Volk, 19. 2.
1986.

9 Alois C. Hudal: Die Grundlagen des Natio-

nalsozialismus; eine ideengeschichtliche Un-
tersuchung. Leipzig, Wien: Ginther 1937. S.
246 1.

10) Ustascha feierte auf dem Petersplatz,
Volksstimme, 10. 4. 1985.

") Papst empfdngt Rechtsradikale, Arbeiter-
Zeitung, 11. 4.1985

12) Als Beispiel unter zahllosen anderen seien
nur die «Spruchblatter der Katholischen Glau-
bensinformation», 1987/3, Nr. 100 herange-
zogen, wo es unter anderem heisst: «In unse-
rer Epoche entscheidet es sich namlich, wer

86

die Herrschaft Uber die ganze Erde antritt.
Wird Gott die Herzen regieren? Wird es ein
Reich der Gerechtigkeit und der Herrlichkeit
sein? Nichts davon ist heute zu sehen. In unse-
ren Tagen entpuppen sich andere Mdchte, die
die ganze Erde regieren wollen. Es ist die
Herrschft jenes selbstherrlichen Menschen,
der von sich sagt: dch und sonst niemand} (Je-
saja, 47,8). Es ist der Mensch ohne Gott, der
sich von allen Machten befreien will, die Gber
ihm sind: <dch will nicht dienenly (Jeremia,
2,20), dieser Mensch setzt alle seine Hoffnun-
gen auf die eigene Kraft und den immerwdah-
renden Fortschritt ... Wenn sich der Mensch
von seinem Ursprung und Gesetz losreisst,
wird er ein Sklave jener mdrderischen
Machte, die in ihm selber schlummern. Ein

Volk ohneGott gerdt in die Knechtschaft. Das
war damals so und ist heute so. Nur mit dem
Unterschied, dass uns heute eine weltweite
Knechtschaft droht, eine Welt-Herrschaft je-
nes dierischen Menschen, der nur noch seiner
Gier lebt und Gott verworfen hat. Dieses Tien
ist Endprodukt jener Gottesferne, die im
Chaos endet und endzeitliche Néte hervor-
bringt. Es gibt nur einen einzigen Weg zur Ret-
tung der Erde: Der Mensch muss sein Herz in
die Hande Gottes legen, damit er es zugelt
und lenkt, reinigt und befreit von seinen Illu-
sionen.»

13)1. Kor. 15,12 = 20.

14) Das neue Programm der SPO.Wien 1978,
S. 38.



Religionskritik

FVS

auferweckt worden, dann ist eurer
Glaube unsinnig, dann seid ihr noch
in euren Siinden. Folglich sind auch
die in Christus Entschlafenen verlo-
ren. Wenn wir weiter nichts sind als
Leute, die nur in diesem Leben ihre
Hoffnung auf Christus gesetzt haben,
so sind wir die bedavernswertesten
unter den Menschen. Nun aber ist
Christus von den Toten erweckt wor-
den als Erstling der Entschlafe-
nen.» (13)

Was istder langen Rede kurzer Sinn?
Was nicht sein darf, auch nicht sein
kann! Was hat Paulus den Zweiflern
in Korinth entgegenzusetzen? Nichts
als einen Schwall von Worten, derim
Kreis argumentierend wieder bei der
Behauptung endet, dass Christus von
den Toten auferstanden ist, ohne
auch nur einen Funken eines Bewei-
ses hiefUr zu haben. Die «Wahrheit»
der Auferstehung muss den Men-
schen entweder durch Tduschung
oder durch Suggestion unterschoben
werden. Der Zweifel des gesunden
Menschenverstandes lasst sich auf
diese Weise vielleicht einlullen, nicht
aber beseitigen; im Gegenteil, er
wird sich immer wieder rihren. Und
deshalb eiferte und geiferte PAU-
LUS, dieser autoritare Charakter in
Reinkultur, in blindwitigem Hass ge-
gen alle, die Zweifel an der Wahrheit
seiner Lehre zu Gussern wagten. Und
so eifern und geifern auch heute
noch alle die kleinen autoritatshori-
gen Geister in blindwitigem Hass
gegen alle, die Zweifel an der Wahr-
heit der christlichen Lehre zu aussern
wagen — eine Tradition, deren blu-
tige Spur nun schon durch zwanzig
Jahrhunderte Menschheitsge-
schichte zu verfolgen ist.

Schluss mit der Religion

Solange die Religionen verlangen,
dass die Menschen ihren Verstand
auf den Altaren der Dogmen zum
Opfer bringen und damit weiterhin
Gefangene ihrer unterbewussten
Angste und Triebe bleiben sollen, so
lange bleiben Freiheit, Demokratie
und Sozialismus nur schéne Traum-
bilder. «Die Aufhebung der Religion
als des illusorischen Glicks des Vol-
kes ist die Forderung seines wirkli-
chen Glicks», schreibt MARX in

Fortsetzung des eingangs angefihr-
ten Zitats und fahrt fort:

«Die Forderung, die lllusion
Uber einen Zustand aufzuge-
ben, ist die Forderung, einen
Zustand aufzugeben, der der
lllusion bedarf. Die Kritik der
Religion ist also im Keim die
Kritik des Jammertales, des-
sen Heiligenschein die Reli-
gion ist.»

Als die sozialistische Bewegung an-
trat zum Kampf gegen die Unter-
drickung durch die Macht. und die
Ideologie der herrschenden Klassen,
richtete sie ihre geistigen Waffen
auch gegen die Religion als dem
Kernstick dieser Ideologie. «Es rettet
uns kein héh’res Wesen, kein Gott,
kein Kaiser, noch Tribun. Uns aus
dem Elend zu erlésen, kénnen wir
nur selber tunl», sangen die Men-

schen, wenn sie die Internationale
anstimmten. Wenn nun im Parteipro-
gramm der SPO steht: «Sozialismus
und Religion sind ... keine Gegen-
satze. ... Die Sozialisten begegnen
der christlichen Botschaft ... mit tie-
fer Sympathie» (14), dann ist das nicht
nur der Beweis fur die bedauerliche
Tribung des historischen Blicks der
Programmautoren, sondern auch
der Ausdruck der Tatsache, dass die
sozialistische Bewegung, zumindest
soweit es die SPO betrifft, als Preis
fur die Legitimierung ihrer Teilhabe
an der Macht ihren Frieden mit der
Religion gemacht hat. Das Ziel der
Befreiung der Menschen ist dabei
auf der Strecke geblieben.

Anton Szanya,
Bundesobmann des_
Freidenkerbundes Osterreichs.

Adressen:

Freidenker-Vereinigung der Schweiz FVS
Mitglied der Weltunion der Freidenker
Mitglied der Internationalen Humanisti-
schen und Ethischen Union

Zentralvorstand
Rudolf Hofer, Zentralprasident,
Untermattweg 44, 3027 Bern

Administration

(Mutationen, Materialbestellungen, Aus-
kinfte usw.):

Zentralsekretariat der FVS

Postfach 14, 8545 Rickenbach

Tel: 052/37 22 66

Zentralkasse

(Finanzgeschafte des Zentralverbandes)
FVS-Zentralkasse

Postfach 1010, 8401 Winterthur

Regionalgruppe Aargau .
c/o Leopold Méller,
Postfach 50, 5723 Teufenthal

Freidenker-Vereinigung

Sektion Basel und Umgebung
Postfach 302, 4012 Basel
Auskinfte: Tel. 061/65 53 26
Mitgliederdienst/Krankenbesuche:
Tel. 061/691 63 46

Freidenker-Union Region Basel (FU)
Postfach 4471, 4002 Basel
Prasident: Hermann Hercher

Neue Adresse:

Schweizergasse 49, 4054 Basel

Tel. 061/54 40 87

Auskinfte: Tel. 061/76 16 13
Mitgliederdienst/Krankenbesuche:

Tel. 061/23 69 49 (Walti Meier).
Postcheckkonto 40-4402-5

Ortsgruppe Bern

Postfach 1464, 3001 Bern.
Familiendienst: 031/45 84 95 (Wenger)
oder 031/85 41 66 (Graf)

fur Region Lyss-Seeland-Biel

032/82 33 30 (Lanz)

Freidenker-Vereinigung
Graubiinden _
Prasident: M. Schwendener,
Frohlweg 4, 9470 Buchs

Regionalgruppe Grenchen
Auskinfte:

Eugen Kérnli, Flurstrasse 33,
2540 Grenchen, Tel. 065/55 29 63
Wenn keine Antwort ab 18.00 Uhr
Fritz Grunig, 2540 Grenchen,

Tel. 065/52 23 41
Postcheck-Konto: 45-1078-0

Regionalgruppe
Luzern-Innerschweiz

Postfach 2908, 6002 Luzern

Regionalgruppe Olten
Postfach 637, 4601 Olten

Ortsgruppe Schaffhausen
c/o Willi Werthmiller, Industriestr. 23,
8212 Neuhausen am Rheinfall

Regionalgruppe St. Gallen
Postfach 478, 9006 St. Gallen

Ortsgruppe Winterthur
Sekretariat: Sonja Caspar
Postfach 14, 8545 Rickenbach ZH
Tel. 052/37 22 66

Ortsgruppe Zirich
Postfach 7210, 8023 Zirich

87



	Entweder Religion oder Demokratie

