
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 71 (1988)

Heft: 11

Artikel: Entweder Religion oder Demokratie

Autor: Szanya, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISSN 0256-8993

Reidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz 71. Jahrgang November 1988 Nr. 11

Entweder Religion oder Demokratie
«Der Mensch macht die Religion, die
Religion macht nicht den Menschen.
Und zwar ist die Religion das Selbst-
bewusstsein und das Selbstgefühl
des Menschen, der sich selbst entweder

noch nicht erworben oder schon
wieder verloren hat. Aber der
Mensch, das ist kein abstraktes, ausser

der Welt hockendes Wesen. Der
Mensch, das ist die Welt des
Menschen, Staat, Sozietät. Dieser Staat,
diese Sozietät produzieren die
Religion, ein verkehrtes Weltbewusst-
sein, weil sie eine verkehrte Welt
sind. Die Religion ist die
allgemeine Theorie dieser Welt, ihr
enzyklopädisches Kompendium,
ihre Logik in populärer Form, ihrspi-
ritualistischer Point d'honneur, ihr
Enthusiasmus, ihre moralische Sanktion,

ihre feierliche Ergänzung, ihr
allgemeiner Trost- und
Rechtfertigungsgrund. Sie ist die phantastische
Verwirklichung des menschlichen
Wesens, weil das menschliche Wesen

keine wahre Wirklichkeit
besitzt. Die Religion ist der Seufzer
der bedrängten Kreatur, das Gemüt
einer herzlosen Welt, wie sie der
Geist geistloser Zustände ist. Sie ist
das Opium des Volkes.» f1)

Anmerkungen
'I Karl Marx: Zur Kritik der Hegeischen
Rechtsphilosophie, Einleitung. In. Iring Fet-
scher (Hg.): Karl Marx - Friedrich Engels;
Studienausgabe in vier Bänden. Bd 1: Philosophie.

Frankfurt am Main: Fischer 1966. S. 17.

Aus dem Inhalt
Entweder Religion oder Demokratie 81

Turiner Leichentuch 81

25 Jahre «American Atheists» 83

Appell aus dem palästinensischen
Ansar III 85

A.o. FVS-Del. -Versammlung 88

Die gesellschaftliche Funktion
der Religion

Wir haben dieses klassische Zitat
von Karl Marx (1818-1883) über
das Wesen der Religion an den
Beginn unserer Ausführungen gestellt,
weil es oft verkürzt wiedergegeben
wird und dadurch beabsichtigt oder
unbeabsichtigt Missverständnisse
hervorgerufen werden:

Sehr häufig wird der letzte Satz im

Wortlaut «Die Religion ist das
Opium für das Volk» zitiert und damit

der Eindruck erweckt, Marx
wolle ganz im Sinne der Betrugshypothese

damit sagen, dass die Religion

von der Priesterschaft als Mittel
zur Verdummung des Volkes eingesetzt

würde, während sie selbst die
Inhalte der von ihr verkündeten
Lehre gar nicht mehr glauben.

Angebliches Leichentuch Christi
stammt aus dem Mittelalter

Ks™ mBBBp*

¦ f 'Wut

* 1 i Bf % 4
1 * *
B % 1

WM
>:•••• :SSv. 1 ^"fc
SOOjähriger Streit beendet: Das
Grabtuch von Turin mit dem Bild
eines bärtigen Mannes kann
nicht das Grabtuch Christi sein A P

Turin. DPA. Das Grabtuch von Turin,

das von vielen Gläubigen als
Leichentuch Christi verehrt wird, soll in
Wirklichkeit aus dem Mittelalter
stammen. Dieses Ergebnis von Analysen

mit der sogenannten
Radiokarbonmethode in Instituten in der
Schweiz, in Grossbntannien und den
USA wurde am Mittwoch von den
italienischen Zeitungen übereinstim¬

mend gemeldet, nachdem Kirchenexperten

in Turin entsprechende Spekulation

indirekt bestätigt hatten.DerVa-
tikan und Ballestrero hatten
zugestimmt, dass drei renommierte Institute

an der technischen Hochschule
Zürich, in Oxford und in Arizona
unabhängig voneinander Proben des
Grabtuchs eingehend untersuchen.

Mit einer möglichen Abweichung

von 100 Jahren sollen die
Wissenschafter zu dem Ergebnis gekommen

sein, dass das 4,26 mal 1,06 Meter

grosse Leinentuch, auf dem das
Abbild eines 1,75 Meter grossen,
verwundeten, bärtigen Mannes zu sehen
ist, aus der Mitte des 14. Jahrhunderts
stammt.

Der Turiner Kirchen-Wissenschafter

Luigi Gonella meinte zu den
ersten Veröffentlichungen dazu in
Grossbritannien und den USA: «Ich
glaube, dass die Veröffentlichungen
begründet sind. Die Informationen
sind viel zu genau, als dass man sie
dementieren könnte.»

Damit wäre ein seit fünf
Jahrhunderten andauernder Streit um die
Echtheit des als Reliquie verehrten
Grabtuchs von Turin eindeutig beendet.

Das Tuch befindet sich seit 1578
in Turin. Es gehörte dem italienischen
Königshaus der Savoyer. 1983
vermachte es Ex-König Umberto II. von
Savoyen dem Vatikan.



Religionskritik

Wenngleich dies für eine mehr oder
weniger grosse Zahl von Einzelfällen
zugetroffen haben oder immer noch
zutreffen mag, so sieht MARX, wie
aus dem unverkürzten Zitat klar
hervorgeht, in der Religion ein
gesamtgesellschaftliches Mittel, um sich der
Unerfreulichkeit des Daseins durch
die Flucht in eine jenseitige Traumwelt

zu entziehen.
Diese Wesensbeschreibung der
Religion bei Marx stellt eine frühe
Vorwegnahme der Ergebnisse der
religionssoziologischen Forschung dar.

Es war vor allem Max Weber
(1864-1920), der die gesellschaftlichen

Funktionen der Religion untersucht

hat. Er und die soziologische
Forschung nach ihm weisen drei
Funktionen der Religion innerhalb
der Gesellschaft nach:

a) Die Theodizee:
Die erste und die Menschen am
unmittelbarsten berührende Funktion
der Religion liegt darin, der Gesellschaft

eine Theodizee, das heisst
eine Rechtfertigung Gottes zu
liefern, also Antwort auf die Frage zu
geben, wie sich der Glaube an einen
allmächtigen und allgütigen Gott
mit dem Vorhandensein des Leidens
und des Bösen in der Welt vereinbaren

lassen. Alle, die auf dieser Welt
leiden, sei es infolge des Handelns
anderer oder aufgrund als göttliche
Eingriffe gedeuteter zufälliger Ereignisse,

neigen dazu, sich zu fragen,
warum gerade sie getroffen werden,
andere hingegen verschont bleiben.
Neben die Theodizee des Leidens

tritt auch noch die Theodizee des
Glücks, denn die vom Glück Begünstigten

verlangen nach der tröstenden

Versicherung, dass sie ihr Glück
auch wirklich verdienen. Sowohl auf
die Frage nach dem Grund des
menschlichen Leidens als auch auf
die Sorge um die Berechtigung des

eigenen Glücks sind die Religionen
mit ihren Lehren eingegangen. (2)

b) Die Legitimierung:
Die zweite Funktion der Religion
liegt in der Legitimierung der
gesellschaftlichen Zustände. Jede
Herrschaftsform hat sich noch der Religion

bedient, um ihren Bestand zu
sichern. Könige und Kaiser regierten
«von Gottes Gnaden», sie schickten
ihre Untertanen «für Gott und Vaterland»

auf die Schlachtfelder und
achteten darauf, dass die Uberlebenden

«vor Gott» ihre Ehen eingingen,

in denen sie die Kriegsverluste
durch Zeugung reichlicher
Nachkommenschaft wieder ausgleichen
sollten. Die Legitimierung von
Herrschaft durch die Religion ist jedoch
nicht nur auf vergangene historische
Epochen beschränkt, sondern sie
besteht auch noch heute und auch in

Osterreich. So ist der derzeitige
Bundeskanzler vor seiner Bestellung in

sein Amt wieder in die Kirche
eingetreten, um sich das Wohlwollen der
Hierarchen zu sichern.

Die Normensetzung:
Die Religion beinhaltet als ihre dritte
gesellschaftliche Funktion in aller
Regel auch ein System von Vorschriften,

mit denen das gesellschaftliche
Zusammenleben der Menschen
geregelt werden soll. Um die Einhaltung

dieser Vorschriften wirksam zu
erzwingen, werden sie als göttliche
Gebote ausgegeben. So leitete der
babylonische König Hammurapi

(1730-1688 v.u.Z.) sein Gesetzeswerk

genau so von einem göttlichen
Auftraggeber ab wie es auch Moses
(1 Hälfte des 1 4. Jh. v. u.Z.) tat, als er
den Juden die Zehn Gebote gab.
Auch für das Fortwirken dieser Funktion

der Religion kann ein Beispiel
angegeben werden, nämlich dieTatsache,

dass in. der Verfassung eine

Anrufung Gottes enthalten ist.

Mit der Verfestigung der Religion zu

(Fortsetzung Seite 84)

2> Die vollkommenste Lösung des Problems
der Theodizee ist wohl dem Hinduismus
gelungen. Die Hauptbestandteile dieser Lösung
sind der Glaube an die Wiedergeburt und die
Lehre vom Karma, die besagt, dass jede
menschliche Tat, sei sie nun gut oder böse, für
den Täter Folgen über den Tod hinaus nach
sich zieht. Die Lebenssituation, in der ein
Mensch hineingeboren wird, ist das Ergebnis
der Abrechnung zwischen den guten und den
bösen Taten. Das bedeutet, dass jeder
Mensch genau in der Verfassung ist, die er
verdient. Wer leidet, hat keinen Grund zum
Klagen, und wer glücklich ist, braucht an der
Berechtigung seines Glücks keine Zweifel zu
hegen. Auf der politischen Ebene bewirkt
diese vollkommene Theodizee des Hinduismus

das erstaunliche Fehlen eines Aufbegehrens

gegen das Kastensystem, das den niederen

Kasten ein nach europäischen Begriffen
unerträgliches Leben auferlegt.

Impressum
«Freidenker»
Verantwortliche Schriftleitung:
Redaktionskommission der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Adresse der Redaktion:
L. T. Schmid
Im Sesselacker 56
4059 Basel
Telefon: 061/500 478

Beate Stieger
Delphinsirasse 12
8008 Zürich
Telefon: 01/252 67 63

Redaktionsschluss für Artikel,
Leserbriefe, Veranstaltungshinweise
und Inserate jeweils am
10. Tag des Vormonats
Jahresabonnement-
Schweiz: Fr. 16.—

Ausland: Fr. 20.- + Porto
Probeabonnement 3 Monate gratis
Bestellungen, Adressänderungen
undZahlungen sind zu richten an das
Zentralsekretariat der FVS,
Postfach 14, 8545 Rickenbach
Postcheck Winterthur 84-4452-6

Druck und Spedition:
Volksdruckerei Basel,
Postfach, 4002 Basel

Abdruck mit Quellenangabe
erwünscht

82



Religionskritik

(Fortsetzung von Seite 82)

einer hierarchischen Organisation
wuchs ihr ein weiteres Mittel zu, die
Einhaltung und Durchsetzung ihrer
gottgegebenen Vorschriften
herbeizuführen: der Aufbau und Ausbau
eines Gefüges von Strafen und Bussen,
das von einer Priesterkaste verwaltet
wurde und bis zum heutigen Tag
noch wird.

Die Wurzeln der Religion

Es ist das Verdienst von Sigmund
Freud (1856-1939), die Wurzeln
dieser Funktionen der Religion im
Seelenleben der Menschen aufgedeckt

zu haben, im besonderen im
Seelenleben des kleinen Kindes.

Die Familie des kleinen Kindes ist im
wesentlichen dessen ganze Welt.
Seine sexuellen und aggressiven
Impulse gegenüber den Mitgliedern
seiner Familie lassen die Wünsche
und Konflikte entstehen, die das
Seelenleben des Kindes bestimmen:
leidenschaftliche Liebe, heftige
Eifersucht, Wut, Schrecken, Reue und die
hartnäckigen Bemühungen, diese
angsterweckenden Impulse zu
kontrollieren und zu unterdrücken und
die Eltern, die ihm allwissend und
allmächtig erscheinen, zu beschwichtigen

und zu besänftigen.
Die Lebensepoche der Kindheit wird
von den meisten Erwachsenen

vergessen. Sie wirkt jedoch im Unterbe-
wusstsein weiter und zwingt die
Menschen dazu, ihr ganzes Leben
hindurch ihre Kindheit auf vielfältige
Weise zu wiederholen.

In der Religion wird die ganze Welt
zu einer neuen Version der Familie
gemacht, in der dem Gläubigen die
Rolle des kleinen Kindes und den
Göttern und Priestern die Rolle der
Eltern zukommt.. Wie die Eltern dem
Kinde, sagen die Götter, vermittelt
durch die Priester, dem Gläubigen,
wie er sich verhalten soll, was er sich
wünschen darf und was nicht. «Was
immer er erwartet, was immer den
mannigfachen Druck, derauf ihm
lastet, lösen soll, kommt von höherer
Stelle; was ihm nicht erklärt wird,
versteht er nicht einmal. Das heilige
Wort wird ihm vorgekaut und dosiert
verabreicht, es wird eben als Heiliges

vor ihm geschützt. Selbst die Sünden

gehören den Priestern, denen er
sie beichten muss.. In allen tieferen
moralischen Fragen steht er der
Priesterschaft allein gegenüber; für
das halbwegs zufriedene Leben, das
sie ihm ermöglicht, ist er ihr mit Haut
und Haaren ausgeliefert. » (3)

Die Beziehung zwischen dem Gläubigen

und seinem Gott gleicht somit
in vielerlei Hinsicht der Beziehung
zwischen Kind und Eltern. Sie ist ein
Gemisch aus Liebe und Hass, aus
Unterordnung und Herausforderung.

Deutlich sichtbar wird dieses
zwiespältige Wesen der Beziehung
in der christlichen Lehre von der
Verwandlung von Brot und Wein in
Fleisch und Blut Christi. Unverhohlener

zeigt keine Religion ihre
vatermörderischen Wunschvorstellungen
gegenüber ihrem Gott. Keine Religion

leugnet auch heftiger diesen
Wunsch und versucht inbrünstiger,
ihn durch Sündenbekenntnisse,
durch Bussübungen mit deutlichem
Charakter der Selbstbestrafung,
durch masochistische Bereitschaft
zur Unterwerfung unter jedes noch

so grausame Schicksal — vorgestellt
am Beispiel Christi — ungeschehen
zu machen und die Liebe des Vaters
wiederzugewinnen.
Mag im Christentum dieser Charakterzug

besonders ausgeprägt sein, in

3) Elias Canetti: Masse und Macht. Düsseldorf:
Claasen 1981, S. 176 f.
4) Charles Brenner: Grundzüge der
Psychoanalyse. Frankfurt am Main: Fischer 1976.
S. 192.
5) Erich Fromm: Der revolutionäre Charakter.
In: Erich Fromm: Das Christusdogma und
andere Essays. München: Deutscher
Taschenbuch-Verlag 1984. S. 120 f.

ihren hauptsächlichen Grundzügen
sind die Religionen sich alle gleich.
«Sie alle reflektieren, jede auf ihre
Weise, die Tatsache, dass sie frühen
Kindheitskonflikfen über Inzest und
Vatermord entspringen, über Liebe,
Eifersucht und Hass, über homosexuelle

und heterosexuelle Wünsche,
über Kastrationsängste, Penisneid,
Reue und Selbstbestrafung. In jeder
Religion sind die Gläubigen unbewusst

Kinder, ihre Götter und Priester

unbewusst Eltern - Elfern, die sie

zugleich lieben und hassen, fürchten
und verachten, denen sie gehorchen
und die sie herausfordern, die sie
verehren und vernichten.» <4)

Der autoritäre Charakter

Die Widersprüchlichkeit der Beziehung

zu Gott erzeugt im Gläubigen
eine dauernde Grundstimmung der
Angst — Angst vor der Entdeckung
der verbotenen und bösen Regungen
und Wünsche — und der Unterwürfigkeit

gegenüber der Gottheit, um
sich ihr Wohlwollen zu erhalten. Das
Ergebnis dieser Grundstimmung aus
Angst und Unterwürfigkeit ist der
autoritäre Charakter.
«Der autoritäre Charakter fühlt sich
...stark, wenn er sich der Autorität
unterwerfen und ein Teil von ihr werden

kann, wobei die Autorität.
aufgebläht und vergöttlicht wird, und er
zugleich sich selbst aufbauscht,
indem ersieh jene, die seiner Autorität
unterworfen sind, einverleibt. Es

handelt sich um einen Zustand
sadomasochistischer Symbiose, die ihm
das Gefühl von Stärke und Identität
verleiht. Weilereinen Teil des (Grossem

(was immer es sein mag) ist,
wird er selbst gross; wäre er allein,
auf sich gestellt, so würde er zu
einem Nichts zusammenschrumpfen.
Deshalb erlebt der autoritäre
Charakter eine Bedrohung der Autorität
und seiner eigenen autoritären
Struktur als eine Bedrohung seiner
selbst — als Bedrohung seiner eigenen

geistigen Gesundheit. So ist er
gezwungen, gegen die Bedrohung
des Autoritären ebenso zu kämpfen,
wie er gegen die Bedrohung seines
Lebens oder seiner geistigen
Gesundheit kämpfen würde.» <5)

84



Religionskritik Humanismus und Menschenrechte

Appell an die humanistische
Weltöffentlichkeit

An alle Menschen mit Bewusstsein,

an alle demokratischen
Kräfte, an alle Verteidiger der
Menschenrechte... Wir rufen
Euch auf, uns aus dem Lager
des langsamen Todes Ansar
III, Negev, zu retten.
Wir, Tausende von palästinensischen
Gefangenen, sind von den israelischen
Behörden ohne Rücksicht auf die
einfachsten rechtlichen Formen, in
Missachtung unseres Rechts zu erfahren,
wessen man uns anklagt, in das
Gefangenenlager Ansar III geworfen worden.
Wir werden in schwierigen Umständen
unter der brennenden Wüstensonne
festgehalten, wo die Temperatur
tagsüber 45° Celsius erreicht und in der
Nacht auf unter 0° Celsius fällt, in
einem Gebiet voll von Reptilien, Insekten
und Ratten. Doch die Härte der Natur
ist nichts gegen die Grausamkeit der
Soldaten im Gefangenlager, nichts
gegen ihre Willkür, ständige Brutalität
und Gewalt. Gegen uns wird ein Krieg
des Aushungerns, des Verdurstens und
der Erniedrigung geführt, eine Politik
der physischen und psychischen Zerstörung.

Sie lassen keine Methode unversucht,

um ihre Ziele zu erreichen, welche

allen internationalen Verträgen und
Vereinbarungen sowie allen moralischen
und menschlichen Werten widersprechen.

Wir werden gezwungen, unsere Zelte
von morgens 05.00 Uhr bis Mitternacht
offen zu lassen, ausgesetzt der glühenden

Sonne sowie dem Staub und den
Sandstürmen der Wüste. Wir werden
drei bis vier Mal täglich gezwungen, uns
für etwa eine halbe Stunde unter der
sengenden Sonne auf den Boden zu
setzen, gegenüber den von den Soldaten
auf uns gerichteten Gewehrläufen. Dabei

wird auf die Kranken und Älteren
keinerlei Rücksicht genommen.
Darüberhinaus müssen wir Beleidigungen,
Verfluchungen und andere Erniedrigungen

über uns ergehen lassen, werden wir
in unserer persönlichen und nationalen
Würde verletzt.

Das Wasser ist knapp und wird täglich
für lange Stunden abgestellt. Wenn
Wasser da ist, genügt es kaum zum

Trinken, für die nötigste Körperwäsche
und zweimal im Monat für ein Bad, und
das in dieser erstickenden Hitze. Kleider
zum Wechseln haben wir nur einmal. Es
ist uns nicht erlaubt, von unseren Familien

Kleider oder andere notwendige
Sachen zu erhalten. Es besteht keine
Möglichkeit, unsere Kleider zu waschen.
Unsere Gesundheit verschlechtert sich
ständig und wir leiden unter genereller
körperlicher Schwäche und an den
verschiedensten Krankheiten. Eine medizinische

Versorgung ist praktisch inexistent.

Diese Bedingungen werden begleitet

von der gänzlichen Isolation, die uns
aufgezwungen wird. Unseren Familien
ist es aufgrund behördlicher Beschränkungen

nicht erlaubt, uns zu besuchen,
dies trotz der langen Dauer unserer
Gefangenschaft. Es ist uns nicht erlaubt,
Briefe zu schreiben oder zu erhalten.
Ebenso ist es uns untersagt, Radios,
Zeitungen, Zeitschriften, Bücher,
Schreibpapier oder Schreibwerkzeug zu
besitzen. Das heisst, dass wir Opfer von
unmenschlichen Strafmassnahmen sind,
die zum Ziel haben, unser Denken
auszulöschen, unsere menschliche und
soziale Persönlichkeit zu verleugnen. Diese

Massnahmen setzen sogar jene Rechte

ausser Kraft, welche durch das Gesetz
über die administrative Gefangenschaft
garantiert sind.

Wir rufen Euch auf, uns beizustehen,
der organisierten Gewalt, dem Terrorismus

und der Erniedrigung, welche uns
in den langsamen Tod führen, ein Ende
zu setzen. Sie morden die Gerechtigkeit
und das Potential für den Frieden, den
alle menschlichen Wesen in diesem
Heiligen Land herbeisehnen.

Wir bitten Euch eindringlich, Delegationen
von Menschenrechtsgruppen und

-Organisationen zusammenzustellen,
welche dieses Gefangenenlager
besuchen, in dem es an allem fehlt, nur nicht
an Tod, Terror und Mord. Arbeitet darauf

hin, dass dieses Lager geschlossen
wird. Wir rufen Euch auf, auf der Seite
der Gerechtigkeit zu stehen, um ihre
Niederlage zu verhindern. Möge die
Welt unsere Stimme hören.

Palästinensische Gefangene im Lager
des langsamen Todes, Ansar III, Negev.

Religion und Demokratie

Wenn die Religion der Nährboden
ist, auf dem der autoritäre Charakter
gedeiht, dann ist es für die Sache der
Demokratie und gar des Sozialismus
von dieser Seite nichts Gutes zu
erwarten. In der Tat versäumt etwa die
katholische Kirche als institutionalisierte

Erscheinungsform des
Christentums keine Gelegenheit, ihre
Missachtung der Demokratie zum
Ausdruck zu bringen.
So wurde in dem im Jahre 1983 neu
in Kraft gesetzten «Corpus Iuris
Canonici» (Gesamtheit des Kirchenrechts)

die unbeschränkte
Machtausübung des Papstes und seiner
nachgeordneten Institutionen wie
Kurie und Nuntien juristisch zementiert,

wenn im Canon 333 seine
«Herrscherstellung» über alle
Gliederungen der Kirche proklamiert
wird. I6' Im Gegenzug dazu wird die
Bedeutung und Kompetenz der
ökumenischen Konzilien beschnitten,

und die Bischofssynoden werden
auf eine rein beratende Rolle
beschränkt.

Um die päpstlichen Machtansprüche
nicht ganz unverhüllt in ihrer
arroganten Schroffheit sichtbar werden
zu lassen, liefert der Präfekt der
Kongregation für die Glaubenslehre,
Kardinal Josef Ratzinger, hiezu die
ideologische Verbrämung, wenn er
meint: «Unsere Zeit ist sicher dem
katholischen Kirchenbegriff nicht
eben zuträglich. Wenn alle Strukturen

unter dem Gesichtspunkt ihrer
Auswechselbarkeit gesehen werden
und in unserer Gesellschaft alles auf
demokratische Weise entsteht...,
dann sind das Denkansätze, die es
tatsächlich schwer machen, das
eigentlich katholische zu verstehen.
Konsens ist eine positive Sache. Aber
es gibt eben nicht nur eine Konsensautorität,

sondern auch eine echte
Vertretungsautorität. Wer sie ausübt,

vertritt etwas, das nicht er
geschaffen hat, das ihm auch nicht von
Menschen gegeben worden ist. Hat
man das einmal begriffen, dann
weiss man, dass dadurch auch der
Autoritätsträger unvergleichlich
mehr gebunden ist als durch jede
Verantwortung, die ihm von Menschen

aufgetragen worden ist; denn

er hat sie nicht nur Menschen gegenüber

zu tragen. Niemand hat sie ihm

6) Der Fischer Welt-Almanach 85. Frankfurt
am Main: Fischer 1 985. Spalte 83.
7) Pia Maria Plechl: Zwanzig Jahre später:
Rom zieht Zwischenbilanz; Kardinal Ratzinger
über das Petrus-Amt im Umbruch des Katholizismus

nach dem Konzil, Die Presse, 25. 5.
1985, S. 5.

gegeben, niemand kann sie ihm nehmen

— auch nicht im Sinne von
Abnehmern.» (7)

Damit ist das Gottesgnadentum
längst dahingegangener Monarchen

glücklich in das ausgehende

(Fortsetzung nächste Seite)

85



Religionskritik

20. Jahrhundert herübergerettet. Die
vorsichtig abgewogenen Worte
Ratzingers sind wohl verstanden worden.

Es gibt in der Hierarchie aber
auch Männer, die den direkteren
Ausdruck bevorzugen. Einer davon
ist der Fuldaer Erzbischof Johannes
Dyba, der im September 1985 seine
Gläubigen wissen liess:

«Wer das Volk Gottes nach
dem politischen Strickmuster
der Demokratie von unten her
aufbauen wollte, käme zu
einer Kirche ohne Gott, ohne
Berufung, ohne Verheissung,
zu einem blossen Debattierklub,

einem Turmbau zu
Babel.» (8)

Diese Wortwahl, dieser Geist erinnern

doch an etwas - ach ja, an die
Äusserungen, die ein anderer
Bischof, nämlich Alois Hudal, vor fünfzig

Jahren getan hat: «Die reichs-
deutschen Katholiken bejahen die
nationalsozialistische Revolution,
weil sie ein Gericht über das Zeitalter

der individualistischen Absonderung

und Auflösung war, eine
Rückbesinnung auf die ewige
Schöpfungsordnung Sie sehen in dieser
Bewegung die straffe Zusammenfassung

und Vereinheitlichung der
staatstragenden Kräfte, einer starken

Führungsverantwortung, in der
die liberal-demokratische Fiktion
von der Selbstregierung des Volkes
verdrängt ist.»^
Wie man sieht, hat die katholische
Kirche ihre Liebe zur Autorität auch
nach fünfzig Jahren noch nicht
überwunden. Damals wie heute verherrlicht

sie Autokratie und starke
Führerpersönlichkeiten, damals wie
heute verlangt sie Unterwerfung und
Gehorsam.

Angesichts dieser Vergötzung der
Macht verwundert es nicht, dass
Johannes Paul II. sich in der Gegenwart
anderer Machtmenschen wohl fühlt.
Wie Pius XII. (1 939-1 958) Duces, Po-

glavniks, Caudillos und Führer empfing,

so empfängt Johannes Paul II.

«junge kroatische Katholiken», die
eine Fahne der Ustasche mit sich führen

(10), so empfängt er die erklärten
Feinde der Demokratie Giorgio Al-
mirante, den Führer der italienischen
Neofaschisten, und Jean-Marie Le

Pen, den Chef der französischen
«front national». I11!

Diese Beispiele zeigen deutlich, dass
es an der Zeit ist, aus den Wunschträumen

von einer demokratischen
Kirche aufzuwachen. Die Demokratie

wird der katholischen Kirche so
lange wesensfremd bleiben, so
lange diese an dem Dogma festhält,
dass jeder Bischof Trägereines
Charismas ist, das von allen Bischöfen
seit der Zeit der Apostel in ungebrochener

Tradition weitergegeben
wird. Dieses Charisma kommt
selbstverständlich von oben und
nicht von unten, vom Volk. Kirche
und Demokratie sind somit unvereinbar

und eine Entfaltung der Demokratie

wird erst nach der Beseitigung
des kirchlichen Einflusses auf das
gesellschaftliche Leben möglich
sein.

Das Dilemma des
Religionsunterrichts

Der autoritäre Charakter ist, wie
gezeigt wurde, die Frucht der Religion
und zugleich auch ihre tragende
Säule. Der Fortbestand der Religion
ist daher an das Fortbestehen und
die möglichst weite Verbreitung dieses

Charaktertyps unter den Men¬

schen gebunden. Der von der Kirche
erteilte Religionsunterricht und die
Predigt an die Erwachsenen haben
daher die Aufgabe, diesen Charaktertypus

in jeder Generation in
möglichst grosser Zahl heranzubilden
und während des ganzen Lebens zu
bewahren. Darum ist die Sprache
von Lehre und Verkündigung eine
Sprache, die in vielfältigen Wendungen

von Herrschaft zu erzählen
weiss, vom Glück der Unterwerfung
und von der Frevelhaftigkeit des
Ungehorsams. <12)

Aber auf welchem Boden steht diese
Predigt? Auf dem schwankenden
Boden der göttlichen Offenbarung
metaphysischer Wahrheiten, die durch
nichts bewiesen werden können.
Hier liegt das Dilemma des
Religionsunterrichts seit den Anfängen
des Christentums. Ein Paradebeispiel

hiefür beitet Paulus mit seinen
Ausführungen überdie Auferstehung
Christi in seinem ersten Brief an die
Korinther. Er schreibt dort: «Wenn
aber von Christus verkündigt wird,
dass er von den Toten auferweckt
wurde, wie können dann etliche unter

euch behaupten: (Eine Auferstehung

der Toten gibt es nicht)? Wenn

es keine Auferstehung der Toten

gibt, so ist auch Christus nicht
auferweckt worden. Ist aber Christus nicht
auferweckt worden, so ist damit
auch unsere Predigt ohne Sinn, und
ohne Sinn euer Glaube. Dann aber
stehen wir auch als falsche Zeugen
Gottes da, weil wir wider Gott Zeugnis

dafür abgelegt haben, er habe
Christus auferweckt, während er ihn

doch nicht auferweckt hat, wenn
wirklich keine Toten auferweckt werden.

Denn falls keine Toten erweckt
werden, so ist Christus nicht auferweckt

worden. Ist aber Christus nicht

8) «Eine demokratische Kirche wird zu einer
Kirche ohne Gott», Das Neue Volk, 19.2.
1986.
9> Alois C. Hudal: Die Grundlagen des
Nationalsozialismus; eine ideengeschichtliche
Untersuchung. Leipzig, Wien: Günther 1937. S.

246 f.
'Ol Ustascha feierte auf dem Petersplatz,
Volksstimme, 10. 4. 1985.
n) Papst empfängt Rechtsradikale, Arbeiter-
Zeitung, 1 1 4. 1985.
,2I Als Beispiel unter zahllosen anderen seien
nur die «Spruchblätter der Katholischen
Glaubensinformation», 1987/3, Nr. 100 herangezogen,

wo es unter anderem heisst: «In unserer

Epoche entscheidet es sich nämlich, wer

die Herrschaft über die ganze Erde antritt.
Wird Gott die Herzen regieren? Wird es ein
Reich der Gerechtigkeit und der Herrlichkeit
sein? Nichts davon ist heute zu sehen. In unseren

Tagen entpuppen sich andere Mächte, die
die ganze Erde regieren wollen. Es ist die
Herrscht) jenes selbstherrlichen Menschen,
der von sich sagt: <lch und sonst niemand!) (Je-
saja, 47,8). Es ist der Mensch ohne Gott, der
sich von allen Mächten befreien will, die über
ihm sind: (Ich will nicht dienen!» (Jeremia,
2,20), dieser Mensch setzt alle seine Hoffnungen

auf die eigene Kraft und den immerwährenden

Fortschritt Wenn sich der Mensch
von seinem Ursprung und Gesetz losreisst,
wird er ein Sklave jener mörderischen
Mächte, die in ihm selber schlummern. Ein

Volk ohneGott gerät in die Knechtschaft. Das
war damals so und ist heute so. Nur mit dem
Unterschied, dass uns heute eine weltweite
Knechtschaft droht, eine Welt-Herrschaft
jenes (tierischen Menschen), der nur noch seiner
Gier lebt und Gott verworfen hat. Dieses dien
ist Endprodukt jener Gottesferne, die im
Chaos endet und endzeitliche Nöte hervorbringt.

Es gibt nur einen einzigen Weg zur
Rettung der Erde: Der Mensch muss sein Herz in

die Hände Gottes legen, damit er es zügelt
und lenkt, reinigt und befreit von seinen
Illusionen.»

'3) 1. Kor. 15,12 - 20.

Ml Das neue Programm der SPO.Wien 1978,
S. 38.

86



Religionskritik

auferweckt worden, dann ist eurer
Glaube unsinnig, dann seid ihr noch
in euren Sünden. Folglich sind auch
die in Christus Entschlafenen verloren.

Wenn wir weifer nichts sind als
Leute, die nur in diesem Leben ihre
Hoffnung auf Christus gesetzt haben,
so sind wir die bedauernswertesten
unter den Menschen. Nun aber ist
Christus von den Toten erweckt worden

als Erstling der Entschlafenen.»

<13>

Was ist der langen Rede kurzer Sinn?
Was nicht sein darf, auch nicht sein
kann! Was hat Paulus den Zweiflern
in Korinth entgegenzusetzen? Nichts
als einen Schwall von Worten, der im
Kreis argumentierend wieder bei der
Behauptung endet, dass Christus von
den Toten auferstanden ist, ohne
auch nur einen Funken eines Beweises

hiefür zu haben. Die «Wahrheit»
der Auferstehung muss den Menschen

entweder durch Täuschung
oder durch Suggestion unterschoben
werden. Der Zweifel des gesunden
Menschenverstandes lässt sich auf
diese Weise vielleicht einlullen, nicht
aber beseitigen; im Gegenteil, er
wird sich immer wieder rühren. Und
deshalb eiferte und geiferte PAULUS,

dieser autoritäre Charakter in

Reinkultur, in blindwütigem Hass gegen

alle, die Zweifel an der Wahrheit
seiner Lehre zu äussern wagten. Und
so eifern und geifern auch heute
noch alle die kleinen autoritätshörigen

Geister in blindwütigem Hass

gegen alle, die Zweifel an der Wahrheit

der christlichen Lehre zu äussern

wagen — eine Tradition, deren blutige

Spur nun schon durch zwanzig
Jahrhunderte Menschheitsgeschichte

zu verfolgen ist.

Schluss mit der Religion

Solange die Religionen verlangen,
dass die Menschen ihren Verstand
auf den Altären der Dogmen zum
Opfer bringen und damit weiterhin
Gefangene ihrer unterbewussten
Ängste und Triebe bleiben sollen, so
lange bleiben Freiheit, Demokratie
und Sozialismus nur schöne Traumbilder.

«Die Aufhebung der Religion
als des illusorischen Glücks des Volkes

ist die Forderung seines wirklichen

Glücks», schreibt MARX in

Fortsetzung des eingangs angeführten
Zitats und fährt fort:

«Die Forderung, die Illusion
über einen Zustand aufzugeben,

ist die Forderung, einen
Zustand aufzugeben, der der
Illusion bedarf. Die Kritik der
Religion ist also im Keim die
Kritik des Jammertales, dessen

Heiligenschein die Religion

ist.»
Als die sozialistische Bewegung
antrat zum Kampf gegen die
Unterdrückung durch die Macht und die
Ideologie der herrschenden Klassen,
richtete sie ihre geistigen Waffen
auch gegen die Religion als dem
Kernstück dieser Ideologie. «Es rettet
uns kein höh'res Wesen, kein Gott,
kein Kaiser, noch Tribun. Uns aus
dem Elend zu erlösen, können wir
nur selber tun!», sangen die Men-

Adressen:

Freidenker-Vereinigung der Schweiz FVS

Mitglied der Weltunion der Freidenker
Mitglied der Internationalen Humanistischen

und Ethischen Union

Zentralvorstand
Rudolf Hofer, Zentralpräsident,
Untermattweg 44, 3027 Bern

Administration
(Mutationen, Materialbestellungen,
Auskünfte usw.):
Zentralsekretariat der FVS
Postfach 14, 8545 Rickenbach
Tel: 052/37 22 66

Zentralkasse
(Finanzgeschäfte des Zentralverbandes)
FVS-Zentralkasse
Postfach 1010, 8401 Winterthur

Regionalgruppe Aargau
c/o Leopold Möller,
Postfach 50, 5723 Teufenthai

Freidenker-Vereinigung
Sektion Basel und Umgebung
Postfach 302, 4012 Basel
Auskünfte: Tel. 061/65 53 26
Mitgliederdienst/Krankenbesuche:
Tel. 061/691 63 46

Freidenker-Union Region Basel (FU)
Postfach 4471 4002 Basel
Präsident: Hermann Hercher
Neue Adresse:
Schweizergasse 49, 4054 Basel
Tel. 061/54 40 87
Auskünfte: Tel. 061/76 16 13

Mitgliederdienst/Krankenbesuche:

FVS

sehen, wenn sie die Internationale
anstimmten. Wenn nun im Parteiprogramm

der SPO steht: «Sozialismus
und Religion sind keine Gegensätze.

Die Sozialisten begegnen
der christlichen Botschaft mit tiefer

Sympathie» (14>, dann ist das nicht
nur der Beweis für die bedauerliche
Trübung des historischen Blicks der
Programmautoren, sondern auch
der Ausdruck der Tatsache, dass die
sozialistische Bewegung, zumindest
soweit es die SPO betrifft, als Preis
für die Legitimierung ihrer Teilhabe
an der Macht ihren Frieden mit der
Religion gemacht hat. Das Ziel der
Befreiung der Menschen ist dabei
auf der Strecke geblieben.

Anton Szanya,
Bundesobmann des
Freidenkerbundes Österreichs.

Tel. 061/23 69 49 (Walti Meier).
Postcheckkonto 40-4402-5

Ortsgruppe Bern
Postfach 1464,3001 Bern.
Familiendienst: 031/45 84 95 (Wenger)
oder 031/85 41 66 (Graf)
für Region Lyss-Seeland-Biel
032/82 33 30 (Lanz)

Freidenker-Vereinigung
Graubünden
Präsident: M. Schwendener,
Frohlweg 4, 9470 Buchs

Regionalgruppe Grenchen
Auskünfte:
Eugen Körnli, Flurstrasse 33,
2540 Grenchen, Tel. 065/55 29 63
Wenn keine Antwort ab 1 8.00 Uhr
Fritz Grünig, 2540 Grenchen,
Tel. 065/52 23 41

Postcheck-Konto: 45-1078-0

Regionalgruppe
Luzern-Innerschweiz
Postfach 2908, 6002 Luzern

Regionalgruppe Ölten
Postfach 637, 4601 Ölten

Ortsgruppe Schaffhausen
c/o Willi Werthmüller, Industriestr. 23,
8212 Neuhausen am Rheinfall

Regionalgruppe St. Gallen
Postfach 478, 9006 St. Gallen

Ortsgruppe Winterthur
Sekretariat: Sonja Caspar
Postfach 1 4, 8545 Rickenbach ZH
Tel. 052/37 22 66

Ortsgruppe Zürich
Postfach 7210, 8023 Zürich

87


	Entweder Religion oder Demokratie

