
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 71 (1988)

Heft: 10

Artikel: Die Symbolik des Kruzifixes

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur

Die Symbolik des Kruzifixes
Wenn der Schweizer Bundesrat der
Meinung ist, dass durch das Aufstellen

von Kruzifixen in den Schulzimmern

(gegen den Willen vieler Lehrer
und Eltern) weder die Glaubensfreiheit

noch die konfessionelle Neutralität

verletzt wird, so ist es
angebracht, sich über die Symbolik des
Kruzifixes und Kreuzes einmal
Gedanken zu machen.
Jede Religion hat ihr Symbol; das
Judentum den Davidsstern, der Islam
die Mondsichel und der Buddhismus
das Rad des Gesetzes oder die
Lotusblume. Keine aber hat sich ein so

grausames Hinrichtungswerkzeug
zum Symbol gewählt wie das
Christentum. Trotzdem gehen die meisten
Christen gedanken- und gefühllosan
diesem Schreckensbild einer
aufgenagelten Menschenfigur vorbei,
anstatt tief erschüttert zu sein. Gewohnter

Anblick eines Leides stumpft
gewiss ab, aber das ist wohl nicht der
Zweck dieser Schaustellung.
Was beabsichtigt nun die christliche
Kirche damit, dass wir diesem ab-
stossenden Bild überall begegnen
müssen? Es hängt in Spitälern, Schulen,

Amtern, steht in Wäldern, bei
Bauernhöfen, an Wegen und auf
Berggipfeln.
Schon viele Menschen sind für eine
Idee gestorben, aber noch keiner
Bewegung ist es eingefallen, die Skulptur

ihres heldischen Toten gleich
einer Reklame öffentlich zur Schau zu
stellen.
Bekanntlich bezeichnet die christliche

Lehre den Opfertod Jesu am
Kreuz als eine Heilstat oder
Erlösungstat, um alle Menschen von
einer Schuld oder Sünde (Erbsünde) zu
befreien, was sie — nach christlicher
Anschauung — aus eigener Kraft
nicht könnten. Das Kreuz ist ausserdem

das Gericht Gottes über die
Flucht des Menschen aus der göttlichen

Gnade in eigene, selbst
geschaffene Sicherheiten. Weiters
offenbart sich im Kruzifix Gott und
zwar in der «Niedrigkeit der
Menschwerdung». Im «Gesetz des
Kreuzes» und in der Nachfolge Jesu
soll jeder Mensch sich selbst
verleugnen und täglich sein Kreuz auf

sich nehmen (Lukas 9,23). Und nicht
zuletzt: Im ehrfürchtigen und demütigen

Blick auf den gekreuzigten Christus

erfährt der (stets sündige)
Mensch die Gnade Gottes und des

Evangeliums.
Naturlich werden seit eh und je in

christlichen Ländern Kreuze auf
Gräbern errichtet. Sie gebieten
Ehrfurcht, vor allem vor den Toten. Nur
selten sieht man das altgermanische
Runenzeichen des Todes auf
Grabsteinen oder in Todesanzeigen. Viele
Menschen bekreuzigen sich, ehe sie
eine entscheidende Tat begehen
müssen und erhoffen sich dadurch
einen Erfolg. So bekreuzigen sich
mitunter auch Fussballer, bevor sie
einen Elfer schiessen.

pas (auch Amerika) hatten heilige
Bäume, von denen später die
verschiedensten Symbole - Pfähle,
Säulen, Stäbe, Kreuze, Obelisken -
abgeleitet worden sind. Auch unser
Weihnachtsbaum ist ein Baum des
Lebens. In manchen
Kreuzigungsdarstellungen hängt Jesus an einem
Baum, nicht an einem Kreuz (siehe
«Götter, Helden und Heilande»;
2/1985). Nach Ansicht E. Zehrens
liegt der Ursprung des Lebensbaumes

und Kreuzes im Himmelsglobus,
im Mond- und Sternglauben, dessen
astrale Mythen sich in verschiedenen
Religionen widerspiegeln. ])

Ich möchte hier auf die interessante
Dissertation des Theologen Hans
Kessler hinweisen: «Die theologi-

So scheinen hinreichend christliche
Gründe für die Aufstellung von Kreuzen

- wo auch immer - gegeben zu
sein.
Es ist hier nicht der Raum, eine
Kulturgeschichte des Kreuzes darzulegen,

die sehr interessant ist, noch will
ich hier beweisen, dass die
Passionsgeschichte im Neuen Testament eine
Legende ist und das Kruzifix daher
keine reale historische Grundlage
hat. Darüber ist schon von berufener

- auch theologischer - Seite viel
geschrieben worden. (Siehe auch
«Freidenker» 4/88, «Der
Auferstehungsglaube» und 4/87, «Christlicher

Osterglaube».) Es sei nur kurz
festgehalten, dass das Kreuz in
verschiedenen Formen lange vor dem
Christentum, in antiker Zeit, im ganzen

Heidentum bekannt war. Es war
keineswegs ein Todes- und Marterholz,

sondern der «Baum des
Lebens» und ein Heilssymbol. Fast alle
Völker des Orients, Asiens und Euro-

sche Bedeutung des Todes Jesu»;
Düsseldorf, Patmos 1970. Sie wurde
1969 von der Katholisch-theologischen

Fakultät Münster (BRD)
angenommen und ist ein Jahr später im
Druck erschienen. Der ehemalige
Priester und Universitätsdozent für
Religionswissenschaften in Wien, Dr.
Adolf Holl, erwähnt sie in seinem
Buch «Tod und Teufel», DVA, Stuttgart,

1973, S. 208. 2). Kessler schrieb
dort u.a.: « wir wissen nicht sicher,
ob oder wie Jesus in seinem Tod
einen besonderen Sinn gesehen hat.
es ist wenig wahrscheinlich, dass
Jesus mit seinem Tod Opfer- und
Sühnegedanken verband und dass es in
seiner Absicht lag, durch seinen Tod
die Welt zu erlösen ...»
Wenn auch die christliche Lehre das
Kruzifix wieder zu einer Art
Heilssymbol gemacht hat, scheint mir in
der «Theologie des Kreuzes» ein
sehr grausamer und hinterhältiger
Gedanke versteckt zu sein: Nämlich

75



Kultur

die tiefste Erniedrigung eines (göttlichen)

Menschen als beispielgebend
hinzustellen. Denn, wenn sogar ein
Gottessohn sich freiwillig einer so
unmenschlichen Hinrichtungsart
gefügt, oder sie gar angestrebt hat, so
darf man sie wohl auch an anderen
gewöhnlichen Sterblichen vollziehen,

damit sie des ewigen Seelenheils

teilhaftig werden. Denn nicht
Verbesserung der Welt, sondern
Rettung der Einzelseele war schon
immer die Losung der christlichen
Lehre. Die Frucht dieser «Frohbotschaft»

dokumentiert die unrühmliche

Geschichte des Christentums
und seiner Kirche, deren Weg zur
Macht durch blutige Opfer, Kriege
und grausame Exzesse unwiderruflich

und unentschuldbar markiert
wurde. Da alle diese Handlungen
zur «Ehre Gottes» getan wurden,
gelten sie als theologisch gerechtfertigt.

Die hochgerühmte «theologia
crucis» enthüllt damit ihr wahres
Gesicht: Christi Leiden dient als Alibi
und geistiger Trost für das unschuldige

Leiden anderer Menschen.
Auch soll das Bild des blutenden Kru-
zifixus an die Minderwertigkeits-
Komplexe im Menschen appellieren
und ihn immer daran erinnern, wie
schlecht er im Grunde ist und dass
Hölle und Fegefeuer auf ihn warten,
wenn er sich nicht zur christlichen
Kirche bekennt. Das ist der
unterschwellige Gedanke der Symbolik
des Kruzifixes. Sie war auch die
tödliche Dissonanz in der heiligen
Kriegsmusik der Kreuzzugsfanfaren.
Wenn man diesem Folterinstrument
noch einen positiven Sinn abgewinnen

könnte, dann allenfalls jenen
vielen Kreuzen entlang der Via La-
tina zwischen Rom und Capua, an
die im Jahre 71 v.d.Z. 6000 Sklaven,
Sozialrevolutionäre Anhänger des

Spartakus, geschlagen wurden. Sie
starben ja nicht für ein transzendentes,

sondern für ein reales, wenn
auch vereiteltes Glück (J. Kahl; Das
Elend des Christentums).
Beim Anblick des Kruzifixes drängt
sich auch die berechtigte Frage auf,
wenn das römische Reich einen Galgen

für seine Hinrichtung verwendet
hätte, ob die Verkünder der Religion
der Nächstenliebe nicht auch dieses
Gerät mit einem daran baumelnden
Christus als Symbol erwählt hätten?

Dass das Kreuz als religiöses Symbol

des Christentums auch auf jedem
höheren Gipfel unserer Berge steht,
ist wohl kaum zu ändern. Besonders
ergreifend sind die Gipfelkreuze, an
deren Sockel noch zusätzlich als
Reklame der Name der Stifterfirma
angebracht ist. Das geschmackloseste,
was ich jedoch gesehen habe, ist das

sogenannte Pieta-Gipfelkreuz auf
der 2653 m hohen Schönfeldspitze
im Steinernen Meer, einer
Berggruppe südlich des deutschen Berch-
tesgadner Landes. Hier ragt der

plumpe Körper einer Madonna mit
einem Kartoffelgesicht empor, hinter
dem ein eisernes Strahlenrad montiert

ist, das an ein südsteirisches Kla-
potez (Windrad im Weinland) erinnert.

Sie hält — wie steifgefroren —

einen waagrecht liegenden Christuskörper

in den Armen, so dass sich

von weitem die Form eines Kreuzes
ergibt.

Siehe auch E. Zehren, Der gehenkte
Gott; zur Archäologie der Kultur, 1 959
2) Holl wurde 1973 das Lehramt an der
Wiener Universität entzogen, nachdem er
behauptet hatte, die Tatsache des leeren
Grabes Jesu könne wissenschaftlich nicht
bewiesen werden. Ausserdem verkündete

er nach der «Pillen-Enzyklika» Papst
Pauls VI., er hoffe auf einen neuen Mann
im Vatikan, wofür sich Kardinal König
beim Papst entschuldigen musste. Er
vergrämte auch den Vatikan wegen seiner
Anschauung, Jesus habe keinen Priesterstand

gewollt und habe auch keine Kirche
gegründet (siehe auch den Bestseller
Adolf Holls: «Jesus in schlechter
Gesellschaft», 1972

Wissenschaft und Oekologie

Ich habe mich als begeisterter
Bergsteiger oft gefragt, warum man
Kruzifixe auf Berggipfel aufstellt. Da
Jesus keinem Unfall in den Bergen zum
Opfer gefallen ist, sondern in einem
Land hingerichtet wurde, das nichts
mit unseren Bergen zu tun hat,
entbehrt die Verbindung einer
Gebirgslandschaft mit dem Tod Jesu jeder
Begründung und ist sinnwidrig.
Gerade auf den Berggipfeln ist das
Erlebnis der reinen Natur am grössten
und gehört die Empfindung der innigen

Verbundenheit von Mensch,
Kosmos und Erde zu den tiefsten und
erhabendsten Gefühlen, die uns die
Berge schenken.
Aus all diesen Überlegungen und
Erkenntnissen heraus darf die Forderung

erhoben werden, unsere
Naturlandschaft und unser Leben nicht
durch Hinrichtungssymbole zu
verschandeln und zu bedrücken.

Rudolf Schmidt

Weitverbreiteter^
saurer Regen h\hl
(AP) Der saure Regen ist nach dem
Bericht eines kanadischen
Wissenschafters ein sehrviel weiterverbreitetes

Phänomen, als bisher
angenommen wurde. In der amerikanischen

Zeitschrift «Science» schrieb
der im kanadischen Ministerium für
Fischerei- und Meeresfragen
beschäftigte D. W. Schindler, neueste
Forschungen hätten die Existenz sauren

Regens im Westen Nordamerikas,

in Japan, China, der Sowjetunion

und Südamerika nachgewiesen.

So sei die Hälfte der 700 000
Seen in den sechs Ostprovinzen
Kanadas mittlerweile stark belastet,
heisst es in der Studie. Ahnliches
gelte für die Westprovinzen Yukon,
die Northwestern Territories und
Labrador. Unter anderem habe man
Fischsterben, den Rückgang wichtiger

Mikroorganismen und das
Verschwinden von bestimmten Insekten
beobachtet. Eine biologische Erholung

der betroffenen Gebiete sei

ohne äussere Hilfe unwahrscheinlich.

76


	Die Symbolik des Kruzifixes

