Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 7

Artikel: Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt? : Das neue
katholische Kirchengesetzbuch

Autor: R.K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISSN 0256—-8993

»

eidenker

70. Jahrgang
Nr.7 Juli1987

Jahresabonnement: Schweiz: Fr. 16—
Ausland: Fr. 20.— + Porto
Probeabonnement 3 Monate gratis

Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt?

Das neue katholische Kirchengesetzbuch

Das Il. Vatikanische Konzil hat allenthalben grosse Hoffung auf einen vélligen Wandel der katholischen Kirche ge-
weckt, vor allem auf einen Verzicht auf die Machtstrukturen, das Machtdenken der Hierarchen. Diese Hoffnungen
machten aber bald einer breiten Resignation Platz. Vollends ISste die Publikation des neven Kirchlichen Gesetzbu-
ches vielerorts geradezu eine Konsternation aus. Zwar gab es einige Lockerungen. Hingegen wurden die alten Struk-
turen just in den wichtigsten Punkten massiv ausgebaut. Hier erst wurde vielen klar: Die Kirche hat sich in ihrem Wesen
nicht geandert. Deshalb mehren sich auch bei katholischen Autoren die erstaunlich scharfen Angriffe auf die im
Codex neu verankerten Herrschaftsstrukturen der Kirche. Pfarrer Adolf Schermann spricht in seinem Buche « Woran
die Kirche krankt» von Hochmutsideologie, Machtsyndrom, Macht- und Gehorsamsgefiige. Ahnlich apostrophierte
Kaplan Adolf Holl sie in verschiedenen Bichern, und Professor Anton Meyer halt der Kirche in «Der zensierte Jesus»
unter anderem Unterwerfung unter die Staatsideologie vor.

Fir viele ist es bloss ein unbestimmtes, ungutes Gefihl, wenn sie finden, die Kirche sei die alte geblieben. Eine neutrale
umfassende Analyse des Codex kénnte wesentlich dazu beitragen, die Hierarchie vielleicht doch noch zu einem radi-

kalen Umdenken, zu einem wirklichen Gesinnungswandel zu bewegen.

l.

Das neue katholische Kirchenge-
setzbuch (Codex iuris canonici, im
folgenden einfach Codex genannt),
in Kraft seit 1983, verdankt seine Ent-
stehung der Liberalisierungstendenz
des Papstes Johannes XXIII. So sind
beispielsweise die Strafbestimmun-
gen des Codex’ wesentlich gelockert
worden. Die Stellungnahme zur 6ku-
menischen Bewegung ist — zumin-
dest dem Wortlaut nach — recht posi-
tiv gehalten. Vor allem ist die Spra-
che gegenuber der friheren Fassung
des Codex’ konzilianter. Die Stellung
der Bischofe wurde stark aufgewer-
tet, allerdings so, dass ihre Abhéan-

So widersinnig es auch klingen
mag, der eigentlich Verantwort-
liche fur die Wirkung einer Infor-
mation ist nicht der, welcher in-
formiert, sondern, derjenige, der
informiert wird.

Nathalie Sarraute

gigkeit von Rom trotzdem eine fast
absolute geblieben ist. Verschiede-
nes, was die Konfessionen friher
trennte, ist nun abgeschafft worden.
Ein charakteristisches Detail der Mo-
dernisierung ist zum Beispiel der
Umstand, dass die Feuerbestattung
zwar weiterhin verpdnt bleibt, je-
doch — zwar recht verklausuliert

ausgedrickt — nicht mehr verboten
ist (1176/3*). »

Wer den Codex wirklich studiert,
wird aber rasch feststellen, dass die
neue Fassung in Tat und Wahrheit
weit hinter den Erwartungen fort-
schrittlicher Katholiken zurickge-
blieben ist. An den bisherigen
Grundlagen und am Selbstverstand-
nis der katholischen Kirche ist auch
mit dem neuen Codex nichts Grund-

*) Wo in diesem Text blosse Zahlen stehen, sind da-
mit die Canones gemeint, die unseren Paragraphen
oder Artikeln entsprechen. Die Zahl nach dem
Schragstrich bezieht sich auf den jeweiligen Absatz,
in den Canones mit § bezeichnet.

satzliches geandert worden. Es wére
Ubrigens falsch zu glauben, alles,
was nicht mehr im Codex enthalten
ist, sei aufgehoben (vgl. Seite IL der
Vorrede). Die vorgenommenen An-
derungen erweisen sich zum Teil
eher als reine Kosmetik. Just die Fun-
damente, auf die es vor allem an-
kommt, sind geblieben; aber auch
manch anderes blieb bestehen, das
fir die katholische Kirche charakte-
ristisch war. Sie hat sogar an vielen
weniger fundamentalen Positionen
festgehalten, von denen sie weiss,
dass sie damit zum Beispiel im prote-
stantischen Lager wenig Gegenliebe
findet. Ob und inwieweit eine we-
sentliche Wandlung der Kirche ein-

Aus dem Inhalt |

Das neue katholische

Kirchengesetzbuch 49-53
Die Frau in der Kirche 53
Scientology-Kirche:

Unsaubere Geschafte 55

49



getreten ist, ist allerdings aus dem
Codex allein nur in beschranktem
Masse auszumachen. Ein abschlies-
sendes Urteil Iasst sich dariber nur
bilden, wenn neben dem Codex auch
die BeschlUsse des Il. Vatikanischen
Konzils  (1963—-1965) konsultiert
werden, die ja auch die Grundlage
des Codex’ bildeten. Deshalb neh-
men die nachstehenden Feststellun-
gen immer etwa auch Bezug auf jene
KonzilsbeschlUsse, die uns im «Klei-
nen Konzilskompendium», heraus-
gegeben von den Jesuiten Karl Rah-
nerund Herbert Vorgrimmler, vorlie-
gen (im folgenden bloss mit dem Na-
men Rahner zitiert).

Im folgenden Uberblick soll nun ge-
zeigt werden, dass die katholische
Kirche auch nach dem neuen Codex
ganz die alte geblieben ist.

Die einzige wahre Kirche
R e P o e e BV PR (O R R T
1. So versteht sich die Kirche nach
dem neuen Codex nach wie vor als
die allein wahre christliche Kirche,
im Besitz der allein wirklich seligma-
chenden Religion, als das — wie der
Codex sagt — «universale sacra-
mentum salutis» = Quelle des Heils
fur alle Menschen (204/2 sowie In-
kraftsetzungsdokument Seite XIl und
allenthalben). Zwar gesteht die Kir-
che heute gndadigerweise zu, dass
auch andere Religionen «nicht selten
einen Strahl jener Wahrheit erken-
nen lassen», die die katholische Kir-
che verkindet. Aber sowohl im
Codex selbst als auch — noch deutli-
cher — in den Konzilsbeschlussen
wird der alleinseligmachende Cha-
rakter der katholischen Religion er-
neut mit aller Scharfe betont. So kann
zum Beispiel das Ziel der Okumene
aus der Sicht der katholischen Kirche
nurinder Rickkehr aller «getrennten
Brider» in den Schoss der allein
wahren katholischen Kirche beste-
hen (Rahner S. 232—-233).

2. Die katholische Kirche versteht
sich auch nach dem neuen Codex
nach wie vor als die alleinige Besit-
zerin und Huterin der vollen meta-
physischen «Glaubenswahrheiten»
(747/1).

3. Sie versteht sich auch nach dem
neuen Codex — eher noch ausge-
pragter als bisher — als die alleinige

50

Huiterin der moralischen Wahrheit
(747/2). Sie allein halt sich fur zu-
standig, zu bestimmen, was recht
und gerecht ist; sie halt sich folglich
auch fur befugt, alle staatlichen
Rechtsordnungen verbindlich zu be-
urteilen.

o O D G e S
Von jeder anderen Macht
unabhdngig

4. Getreu dem Grundsatz des der
Kirche nicht zufallig so wichtigen
Apostels Paulus versteht sie sich na-
mentlich auch den Staaten gegen-
Uber als diejenige Instanz, die «alles
beurteilt, selber aber von nieman-
dem beurteilt wird» (1. Kor. 2/15).
Sie erklart sich gerade auch im
neuen Codex als von jeder anderen
Macht unabhéngig (vgl. z.B. Vor-
rede S. XLV). Das ist ohne Beispiel im
Staatsrecht; besser gesagt ein
staatsrechtliches Unding, da dieser
Machtanspruch zu der Souveranitat
des Staates in einem unlésbaren Wi-
derspruch steht. Nach unbestrittenen
Grundsdtzen ist sonst jede andere
Institution  innerhalb  bestimmter
Staatsgrenzen voll und ganz den
staatlichen Normen und Behodrden
unterstellt, und wenn eine Institution
vom Staat Geld bezieht (wie dies
auch bei der katholischen Kirche in
grossem Umfang der Fall ist), istesin
jedem Staatsrecht erst recht eine
Selbstverstandlichkeit, dass sie dem
Staat dafir Rechenschaft abzulegen
hat. Nur die katholische Kirche wehrt
sich nach wie vor mit Handen und
Fussen gegen eine Pflicht zur umfas-
senden Rechnungsablegung dem
Staate gegeniber, auch dort, wo sie
vom Staate massive Mittel erhdlt.

5. Vor allem betont auch der neue
Codex wiederum die Vision der Kir-
che, derzufolge ihr und nur ihr von
Gott der Auftrag erteilt worden sei,
Uberall in der Welt gegeniber allen
Menschen in allen Lebensbereichen
die unumschrankte Herrschaft aus-
Uben zu missen, beziehungsweise
alles nachihren Gesetzen zu normie-
ren (z.B. 747).

B R R S D S A SO

Das Machtsyndrom

R e R 2 B B DV E S
6. Die Kirche versteht diese Auf-
gabe als eine strenge Verpflichtung
und Sendung. Deshalb erklart sie

auch selber, die katholische Kirche
sei ganz und gar eine missionarische
Kirche (781). Sie fUhlt sich deshalb
verpflichtet, alles zu unternehmen,
um diesen Sendungsanspruch auch
zu verwirklichen, das heisst ihren
Einfluss auf die ganze Welt auszu-
dehnen, unbedingt zu verhindern,
dass sie Boden verliert, und alles
daranzusetzen, um immer neues Ter-
rain zu gewinnen, um ihre Positionen
zu sichern und auszubauen (vgl. statt
vieler can. 791). Der Codex ist voll
von Bestimmungen, die diesem Ziel
dienen, so sehr, dass der Eindruck
entsteht, es gehe der Kirche allzusehr
um ihr ungehindertes Wachstum.

Natirlich werden vor allem die Bi-
schofe und Ordensleute darauf ver-
pflichtet, ihre ganze Kraft fir das
Wachstum der Kirche einzusetzen

(z.B.782 und 783).

Dariber hinaus wird allen katholi-
schen Vereinen und Werken die
Pflicht auferlegt, diesem Ziel zu die-
nen (329, 713). Auch den Eltern und
Paten wird eine «sehr schwere» (gra-
vissima) Pflicht in dieser Beziehung
auferlegt (226/2, 794 i.V. mit 1136).
Sie werden dabei noch besonders
verpflichtet, ihre Kinder in katholi-
schen Schulen ausbilden und erzie-
hen zu lassen (798). Hierher gehort
auch die Bestimmung, dass die Eltern
streng verpflichtet sind, die Saug-
linge sofort nach der Geburt taufen
zu lassen (867), und dass Findlinge in
jedem Fall kurzerhand katholisch
getauft werden mussen (870). Auch
mussen Katholiken noch als Kinder
«gefirmt» und schon bei dieser Gele-
genheit auf missionarischen Einsatz
festgelegt werden (891 i.V. mit 879).
Der neue Codex nimmt sich ganz be-
sonders der Unterrichtsanstalten al-
ler Stufen, besonders der Mittelschu-
len und Universitaten an, die er fir
das erwdhnte Ziel in Pflicht nimmt
(796 ff.). Sogar die Universitaten sol-
len der Glaubenspropaganda
dienstbar gemacht werden (807),
und selbst an nichtkatholischen
Hochschulen sollen  katholische
Zentren errichtet werden! (813).

Katholische Vereine und fromme
Werke — auch abgesehen von den
spezifischen Missionswerken — wer-
den vermehrt zur Unterstitzung der
katholischen Mission eingesetzt. Alle
Glaubigen werden im Codex immer



wieder an ihre Pflicht ermahnt, sich
fur die Ausbreitung der katholischen
Religion einzusetzen (210, 223, 225
i, 327-329).
R S N S
Nach wie vor

eine politische Kirche

Dem erwdhnten Zweck dient es vor-
nehmlich auch, dass die katholische
Kirche nach wie vor eine politische
Kirche ist. Sie setzt die Ublichen poli-
tischen Mittel ein (und erst noch mit
weit grosserer Erfahrung als andere
politische Machte), wie die politi-
schen Parteien, die «auswartigen»
Amter und diplomatischen Vertreter
alliberall, sowie ihre Informations-
stellen. Die katholischen Laien wer-
den eindringlich zur «katholischen
Aktion», zum «Apostolat», verpflich-
tet und dafir in jeder Weise ausgeru-
stet.

«Politisch durch und durch, ver-
kindet sie (die katholische Kir-
che) unentwegt, dass sie mit Poli-
tik nichts zu schaffen habe.» So
der katholische Theologe Adolf
Holl in «Universale Religion»,

Herrischried, Nr. 9/1986,S5.17.)

Besonderes Gewicht legt der neue
Codex naturgemdass auf die Bemi-
hungen um die Massenmedien, da
selbstverstandlich auch die katholi-
sche Kirche weiss: Wer die Massen-
medien hat, hat die Macht (822 ff.).
Zensur (z.B. 823) und Boykott nicht-
genehmer Zeitungen und Zeitschrif-
ten (831 und 823/1 Satz 1) werden als
Druckmittel nicht verschmaht.

Die katholische Kirche ist mithin
nach wie vor eine proselytische Kir-
che, in der heute nicht mehr nur die
Kleriker, sondern vermehrt auch alle
Glaubigen angehalten werden, bei
ieder Gelegenheit fir die Kirche zu
werben.

R R R TR NS
Zensur und Boykott

T e P W
7. Mit den berichtigten Moderni-
stendekreten hat die katholische Kir-
che noch um die Jahrhundertwende
die birgerlichen Freiheitsrechte, im
besonderen auch die Religionsfrei-
heit, aber auch die Staatsform der

Demokratiein Grund und Boden hin-
ein verdammt und als Gottlosigkeit
gebrandmarkt.

Das ist wohl der Punkt, der vor allem
die Politiker interessieren durfte. Die
meisten von ihnen sind Uberzeugt,
die katholische Kirche habe sich ge-
rade in dieser Beziehung grundle-
gend gewandelt. Tatsachlich betont
der neuve Codex die Gleichheit aller
Glaubigen, ja aller Menschen (Vor-
rede S. XLIll sowie can. 208, Rahner
475) sowie die Menschenwurde, die
Religionsfreiheit und ganz allgemein
die Rechte der Birger. Was die Reli-
gionsfreiheit anbelangt, hat das
Konzil mit der sogenannten «Erkla-
rung Uber die Religionsfreiheit» eine
gewisse Wende vollzogen und an-
scheinend ein Signal gesetzt. Man
hort daher nicht selten, die katholi-
sche Kirche profiliere sich heute ge-
radezu als Vorkampferin der Men-
schenrechte, der Freiheitsrechte und
der Wiirde der menschlichen Person.
Die Politiker und manche Zeitungs-
leute Ubersehen aber, dass der neue
Codex gerade auch jene Grund-
rechte der Menschen immer noch
teilweise aufs schwerste missachtet
und verletzt, wovor aber viele Politi-
ker und Zeitungsmacher einfach die
Augen verschliessen:

Was zum Beispiel die Religionsfrei-
heit anbelangt, bestatigt der katholi-
sche Kirchenrechtler Knut Walf
(«Ostschweiz», 16.10. 1982), dass
die Kirche mit ihrer Religionsfreiheit
nur die Freiheit der Kirche und die
Freiheit der Gldubigen, katholisch
zu sein, proklamiert, aber keines-
wegs eine allgemeine Religionsfrei-
heit, ja dass sie die Religionsfreiheit
ihrer Glaubigen sogar total verneint.
Sogarim Konzil ist auf die penible Si-
tuation hingewiesen worden, dass
die Kirche in jenen Staaten, in denen
sie sich in einer Minderheitsstellung
befinde, die religidse Freiheit for-
dere, in mehrheitlich katholischen
Landern aber den Birgern die glei-
che Freiheit verweigere («Ost-
schweiz», 16. 10. 1982).

Von ihren Glaubigen verlangt die
Kirche namlich erneut und mit unver-
minderter Scharfe den Glaubensge-
horsam gegeniber der Hierarchie
beziehungsweise auch jedes der un-
teren Hierarchen gegeniber dem

Ubergeordneten (vgl. 212, 227, 386,
besonders auch 752 ff.). Zitat:

Can. 21281

«Was die geistlichen Hirten in Stell-
vertretung Christi als Lehrer des
Glaubens erklaren oder als Leiter
der Kirche bestimmen, haben die
Glédubigen im Bewusstsein ihrer ei-
genen Verantwortung in christlichem
Gehorsam zu befolgen. » ‘
Aber auch in den Konzilskonstitutio-
nen Uber die Kirche und Uber die Bi-
schofe wird der Glaubensgehorsam
noch und noch betont.

Hierher gehort auch, dass Katholi-
ken die Bibel nach wie vor nur mit
kirchlichen Anmerkungen lesen dur-
fen (825). Haretiker und Schismati-
ker (gemass 751 |ene, die sich wei-
gern, sich dem Papst zu unterordnen)
und erst recht Apostaten (= Abtrin-
nige) werden von der Kirche nach
wie vor mit kirchlichen Strafen be-
droht, auch wenn diese im neuen
Codex etwas weniger schroff formu-
liert sind (vgl. 1364 ff. und 1371). Die
Kirche nimmt fir sich nach wie vor
das Recht in Anspruch, Ungehor-
same zu «beugen» («coercere» =

«Zwang ausiben»), wie sie es selber
formuliert (1311).

Mit der Religionsfreiheit unvereinbar
sind sodann die bereits erwdhnte
strenge Pflicht der Eltern, die Sdug-
linge sofort nach der Geburt taufen
zu lassen (867) und die — ebenfalls
bereits angefihrte — undifferen-
zierte Pflicht, Findelkinder katholisch
zu taufen (870). Bei Todesgefahr
darf jedes Kind, auch nichtkatholi-
scher Eltern, sogar gegen deren Wil-
len, katholisch getauft werden (868/
2)!

R T S R N e PO T

Katholik auf Lebenszeit
T S ———

Ebenso freiheitswidrig ist die Bestim-
mung, wonach ein einmal getaufter
Katholik nie mehr giiltig aus der Kir-
che austreten kann (849). (Die Praxis
ist nur eine widerwillige Konzession
an die heutige Rechtsordnung, die
die Kirche zu ihrem Unwillen nicht
andern kann; am Prinzip wird jedoch
eisern festgehalten: Dogmatisch gibt
es keinen Kirchenaustritt.)

Schlecht vertraglich mit der prokla-
mierten  Religionsfreiheit, bezie-
hungsweise mit dem Recht der freien

51



Meinungsdusserung, ist es auch,
dass den katholischen Hochschuldo-
zenten nur eine «gerechte Lehrfrei-
heit» (iusta libertas) eingeraumt wird
(218), wobei die Kontrolle dariber,
wer lehrt und was er lehrt, im neuen
Codex noch massiv verschérft und
gesichert worden ist (vgl. z.B. 810).

Und was die Gleichheit aller Men-
schenbetrifft, die gerade der heutige
Papst ebenfalls gern proklamiert,
gilt dieses Prinzip der Kirche nur fir
andere, niemals fur sie selber. Bei ihr
selber ist diese Gleichheit keines-
wegs durchgefihrt, wenn man nur
schon an die hierarchische Struktur
denkt, und unter anderem daran, wie
in den Konstitutionen des Il. Vatikani-
schen Konzils der unendliche Unter-
schied zwischen einem Priester und
einem Laien formuliert worden ist,
besonders in der Konstitution Uber
die Kirche (vgl. dort z.B. die Num-
mern 24—28). Dazu kommt noch die
Ungleichheit von Mann und Frau, in-
dem einer Frau der Zugang zur Hier-
archie nach wie vor pickelhart ver-

sperrt wird (230 und 1024).

Und was die Ubrigen Menschen-
rechte und die Wirde der menschli-
chen Personlichkeit anbelangt (vgl.
dazu z.B.768/2), ist auf folgende Be-
stimmungen hinzuweisen:

— Die nicht der Hierarchie angeho-
renden Menschen sind Schafe, die
«geweidet» werden mussen; sie
mussen sich von der Hierarchie ab-
solut fUhren, Uberwachen, seelsor-
gerisch betreuen, behirten und von
der Kirche erziehen lassen (794,
1008).

— Die Kinder werden ohne wirkliche
eigene Entscheidung zur Erstkommu-
nion und damit auch zur Beichte ver-
anlasst und gefirmt, was das Ver-
sprechen in sich schliesst, fir die Kir-
che und den katholischen Glauben
zu werben (914). Faktisch lauft das
auf einen indirékten Zwang hinaus,
sich auf den katholischen Glauben
festzulegen. -

— Ferner — besonders wichtig —:
den Klerikern ist das Eingehen einer
Ehe (ein Menschenrecht) nach wie
vor in aller Form und nachdricklich
verboten (277); ja, wer auch nur ver-
sucht, eine Ehe einzugehen, wird als
weiheunfahig erklart (194).

52

— Einem protestantischen Pfarrer,
der eine Mischtrauung vornimmt,
wird vom Codex implicite zugemutet,
die Hoherbewertung der katholi-
schen Religion anzuerkennen (1125),
wobei zu bemerken ist, dass Misch-
ehen nach wie vor grundsatzlich ver-
boten sind (1124), es sei denn, der
katholische Teil verpflichte sich auf-
richtig und in Kenntnis des anderen
Teils, alles zu tun, damit ihre Kinder
katholisch getauft und erzogen wer-
den (1125).

— Der Codex sieht nach wie vor
ewige und grundsatzlich unauflésli-
che Gelibde der Ordensleute vor
(691), was unserem Personlichkeits-
recht widerspricht. Der Verpflichtete
kann nicht frei austreten, sondern die
Hierarchie nur aus sehr schwerwie-
genden Grinden um einen Dispens,
das heisst um Gnade bitten.

— Die Ordensleute verzichten mit
der Profess verbindlich auf die Ver-
waltung ihres Vermogens (668). lhr
Testament dirfen und kdnnen sie nur
mit Zustimmung ihres Oberen an-
dern (668,2).

— Der Ortsordinarius ist, ohne Rick-
sicht auf den Willen des Verfigen-
den, Willensvollstrecker «frommer
Verfigungen» (1301).

Es sind dies alles Bestimmungen, die
der Wirde der menschlichen Person
eklatant widersprechen, die der
Papst bei jeder Gelegenheit so sehr
betont.

Wie die Proklamationen der Kirche
Uber die Freiheitsrechte zu verstehen
sind, ergibt sich besonders eindrick-
lich aus einem Vergleich der Cano-
nes 797 und 798! Im ersten wird das
Recht der Eltern auf freie Wahl der
Schulen betont, doch gleich im nach-
sten werden die Eltern verpflichtet,
ihre Kinder nur in katholischen Schu-
len erziehen zu lassen!

s e e R
Hierarchie

nicht angetastet

T o e e O R g e P G L]
8. Die gute alte Kirche ist sich na-
mentlich auch in jener Hinsicht treu
geblieben, die fir sie besonders cha-
rakteristisch ist: sie istin unverander-
tem Mass eine Hierokratie, eine hier-
archische Kirche geblieben. Auf die
in diesem Codex neu verankerte
hierarchische Verfassung der Kirche

wird auch im Promulgationserlass
des Papstes ausdricklich hingewie-
sen (S. XIIl). Die Macht dieser Kirche
wird ausschliesslich durch Hierar-
chen ausgeuibt. Dabei wird diese
Macht, das heisst diese Gewalt (Ju-
risdiktion, potestas) bis zum Exzess
betont. In den funf Zeilen, in denen
die Macht des Papstes umschrieben
wird (333), finden wir das Wort Ge-
walt gleich dreimal, und in den sie-
ben Zeilen, in denen die Stellung des
Bischofs dargestellt wird (391), vier-
mal. Uberhaupt ist nicht nur im
Codex, sondern auch in den Konsti-
tutionen Uber die Kirche und Uber die
Bischofe dauvernd von dieser Gewalt
der Hierarchen die Rede.

Es wird aber auch immer wieder be-
tont, dass die Glaubigen den Hierar-
chen in allem Gehorsam schulden,
Unteren Klerikern wird auch vorge-
schrieben, ihren Oberen mit unge-
teiltem Herzen anzuhéngen (z.B. 273
ff. in Verbindung mit 277 und 715).
Erstaunlich offen wird das Macht-
denken der Kirche, das .ihr heute
auch viele ihrer eigenen Kleriker
vorwerfen, in denjenigen Bestim-
mungen offenbart, in denen den Bi-
schéfen und Pfarrern vorgeschrie-
ben wird, in welcher Weise sie vom
Bistum, beziehungsweise von der
Pfarrei — wie es wortlich heisst — Be-
sitz zu ergreifen hdtten (380, 382,
527, 534). Im Gbrigen wird im Codex
nichts vergessen, was der Macht der
Hierarchen dienen, sie konsolidie-
ren und ausweiten konnte. Keine
Méglichkeit, wo die Macht der Hier-
archen hindringen und Einfluss neh-
men konnte, wurde ausser acht ge-
lassen. Besonders eingehend wird
die hierarchische Kontrolle Uber
Schulen, Kléster und Vereine gere-
gelt (241 ff., 298 ff., 317 ff., 321 ff,

715 und viele andere).

9. Dariber hinaus stellen wir im
neuen Codex noch eine ganze
Menge weiterer Bestimmungen fest,
die eindricklich illustrieren, dass die

katholische Kirche so ziemlich die

alte geblieben ist. So halt sie am Z4li-
bat (194 und 277) fest. Oder daran,
dass die Bibel nur mit kirchlichen Er-
lGuterungen herausgegeben werden
darf (825). Sie bleibt auch dabei,
dass die Priester mit ihrer Konsekra-
tionsformel Brot und Wein in das
Fleisch und Blut Christi verwandeln,



dies weltweit taglich an die hundert-
tausendmal (897, 899), und die
Glaubigen werden erst noch ver-
pflichtet, dies fest zu glauben (898).
Auch daran wird nicht gerittelt, dass
man das Messopfer anderen Men-
schen und sogar Verstorbenen zu-
kommen lassen oder, wie der Codex
selber sagt, «applizieren» kann
(901). Auch der Reliquienkult bleibt
(neu ist bloss das Verbot, mit Reli-
quien Handel zu treiben, 1190) wie
auch die Ablasse, die in der Heils-
ordnung der Kirche nach wie vor
eine bedeutende Rolle spielen (922
ff).
.. °" - - "
Marien-Verehrung
L ]
Geblieben ist die Heiligen- und die
Bilderverehrung (1187, 1188), die
Verbindlichkeit von heiligen Festen,
wie die des hl. Josef. Geblieben ist
vor allem auch die Ohrenbeichte mit
der ganz unwahrscheinlichen Voll-
macht, mit Verbindlichkeit fir Gott
beliebige Sinden zu vergeben (959).
Geblieben ist im besonderen auch
die stark betonte Verehrung der
«Mutter Gottes», die, wie weiland
Isis im spatromischen Reich, im Be-
griff steht, sich dem Mittelpunkt zu
ndhern (1186). Geblieben oder bes-
ser gesagt definitiv festgeschrieben
ist auch das Dogma der Unfehlbar-
keit des Papstes (749). Geblieben
auch die Unaufléslichkeit der Ehe
(1056).

Wenn nun jemand behaupten wollte,
die erwdhnten Konzilsbeschlisse
seien heute Uberholt, so sei er auf fol-
gendes hingewiesen:

Zum einen wurden jene Beschlisse
seither immer wieder von der Kirche
bestatigt; ja es wird der heutigen Ku-
rie vorgeworfen, sie fihre einen re-
staurativen Kurs. Ubrigens kdnnten
jene Beschlisse Uberhaupt nicht ge-
andert werden, da es sich fast durch-
wegs um sogenannte Konstitutionen
(Dogmen) handelt, an die sich die
Kirche fir alle Zeiten selber fir ge-
bunden erklart hat.

Was den Codex betrifft, ist festzuhal-
ten, dass dieser erst vor kurzem in
Kraft gesetzt worden ist.

Wem das alles nicht geniigt, der mag
auf den «Erwachsenenkatechismus»

der deutschen Bischofskonferenz
von 1985 verwiesen werden. In die-
sem Werk setzen sich die deutschen
Bischofe mit den Einwanden des mo-
dernen Menschen gegeniber den
kirchlichen Lehren und Institutionen
mit erfreulicher Offenheit und Klar-
heit auseinander. Doch an den Dog-
men und Einrichtungen der Kirche
wird dann jeweilen (mit gekUnstelten
Begrindungen) eisern festgehalten.

Bleibt als Fazit die Feststellung des
katholischen Theologen Prof. Horst
Herrmann: «Kirche bleibt Kirche.
Das ist mir inzwischen klar gewor-
den.» (Zitat aus dem «Spiegel» Nr.
41 vom 5. 10. 1981)2 Oder ist dieser
Codex nur eine Episode auf dem
Wege der katholischen Kirche zu ei-
ner radikalen Wandlung, ein letztes
Aufflackern  des  hierarchischen
Machtsyndroms? Wird es den pro-
gressiven katholischen Kreisen am
Ende doch noch gelingen, in der Kir-
che einen echten Gesinnungswandel
durchzusetzen? Einstweilen gilt der
alles andere als liberale Codex.

Viele Kirchenkritiker sind der An-
sicht, die Kirche kénne sich gar nicht
andern.

Ubrigens ist allen Politikern und al-
len jenen Medienschaffenden, die
sich Uber die Kirche zu dussern ha-
ben, dringend zu empfehlen, den
Codex, aber auch die Konzilskonsti-
tutionen, selber zu lesen, aber wirk-
lich zu lesen, namentlich die Konsti-
tution Gber die Kirche und das Dekret
Uber den Okumenismus, beides im
zitierten Kompendium Rahner/Vor-
grimmler. Wer das nicht tut, ist mit Si-
cherheit nicht richtig informiert und
damit auch nicht legitimiert, sich
Uber die Kirche zu dussern. Der
Fachmann ist immer wieder Uber-
rascht, wieviele solche Journalisten
es gibt, deren Urteile sich auf unkon-
trollierte Geruchte stitzt, die dkume-
nesehnsuchtige Kirchenleute — meist
in gutglaubiger, aber auch leicht-
glaubiger Tendenz — in die Welt ge-
setzt haben. Denn massgebend kon-
nen nur diese offiziellen Erlasse sein,
und nicht was irgend ein Katholik
sagt, auch wenn er ein Kleriker ist.

R. K.

Religiose Emanzipation

Die Frau in der Kirche

Emanzipation bedeutet «Freiheit»,
«Freilassung». Soweit Abhdngig-
keitsverhdltnisse als ungerecht und
drickend empfunden werden, ist die
Befreiung von ihnen Voraussetzung
zur  Entfaltung  eigenstdndigen
Menschentums. Die Geschichte des
Abendlandes ist eine Geschichte der
Freiheitsbewegungen und -bestre-
bungen: Die Reformation, die Revo-
lutionen des 18. und 19. Jahrhun-
derts, die Abschaffung der Monar-
chien, die sozialen Bewegungen, um
nur einige zu nennen.

Dazu zahlt auch der Kampf der Frau
um die Freiheit in Wirtschaft und Po-
litik. Dieser Kampf beginnt nun auch
auf die Kirchen Uberzugreifen. Den
Startschuss  zu einer religiosen
Emanzipation der Frau gab der Pri-
mas der Anglikanischen Kirche und
Erzbischof von Canterbury Robert
Runcie. Er weihte im Februar 1987
die ersten weiblichen Diakone der
Church of England. Er sprach dabei

von einem «wahrhaft historischen
Augenblick». Die anglikanische Ge-
neralsynode hat dann beschlossen,
die rechtlichen Voraussetzungen fir
die Ordination der Frauen zum Prie-
ster zu schaffen.

Frauen als Priester — das ist fir Rom
ein rotes Tuch. Das wdare ein Aus-
bruch aus dem starren Dogmatismus
und ein reformatorischer Aufbruch
zu neuen geistigen Ufern des Katho-
lizismus. Evangelische Pastorinnen
gibt es ja schon lange. Nur die ka-
tholische und orthodoxe Kirche sper-
ren sich gegen das Frauenpriester-
tum.

Fir uns Freigeistige sind die engli-
schen Massnahmen ein Anlass, in
kurzen Zigen herauszustellen, wie
gerade die Religionen die Frau zum
zweitrangigen Wesen abstempeln.
Gemeint sind damit die altherge-
brachten Offenbarungs- und Buch-
religionen.

53



	Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt? : Das neue katholische Kirchengesetzbuch

