
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 7

Artikel: Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt? : Das neue
katholische Kirchengesetzbuch

Autor: R.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISSN 0256-8993

Monatsschrift der 70. Jahrgang Jahresabonnement: Schweiz: Fr. 16 —

Freidenker-Vereinigung Nr. 7 Juli 1987 Ausland: Fr. 20- + Porto
derSchweiz Probeabonnement 3 Monate gratis

Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt?

Das neue katholische Kirchengesetzbuch
Das II. Vatikanische Konzil hat allenthalben grosse Hoffung auf einen völligen Wandel der katholischen Kirche
geweckt, vor allem auf einen Verzicht auf die Machtstrukturen, das Machtdenken der Hierarchen. Diese Hoffnungen
machten aber bald einer breiten Resignation Platz. Vollends löste die Publikation des neuen Kirchlichen Gesetzbuches

vielerorts geradezu eine Konsternation aus. Zwar gab es einige Lockerungen. Hingegen wurden die alten Strukturen

just in den wichtigsten Punkten massiv ausgebaut. Hier erst wurde vielen klar: Die Kirche hat sich in ihrem Wesen
nicht geändert. Deshalb mehren sich auch bei katholischen Autoren die erstaunlich scharfen Angriffe auf die im
Codex neu verankerten Herrschaftsstrukturen der Kirche. Pfarrer Adolf Schermann spricht in seinem Buche «Woran
die Kirche krankt» von Hochmutsideologie, Machtsyndrom, Macht- und Gehorsamsgefüge. Ahnlich apostrophierte
Kaplan Adolf Holl sie in verschiedenen Büchern, und Professor Anton Meyer hält der Kirche in «Der zensierte Jesus»

unter anderem Unterwerfung unter die Staatsideologie vor.
Für viele ist es bloss ein unbestimmtes, ungutes Gefühl, wenn sie finden, die Kirche sei die alte geblieben. Eine neutrale
umfassende Analyse des Codex könnte wesentlich dazu beitragen, die Hierarchie vielleicht doch noch zu einem
radikalen Umdenken, zu einem wirklichen Gesinnungswandel zu bewegen.

sätzliches geändert worden. Es wäre
übrigens falsch zu glauben, alles,
was nicht mehr im Codex enthalten
ist, sei aufgehoben (vgl. Seite IL der
Vorrede). Die vorgenommenen
Änderungen erweisen sich zum Teil
eher als reine Kosmetik. Just die
Fundamente, auf die es vor allem
ankommt, sind geblieben; aber auch
manch anderes blieb bestehen, das
für die katholische Kirche charakteristisch

war. Sie hat sogar an vielen
weniger fundamentalen Positionen
festgehalten, von denen sie weiss,
dass siedamitzum Beispiel im
protestantischen Lager wenig Gegenliebe
findet. Ob und inwieweit eine
wesentliche Wandlung der Kirche ein-

Aus dem Inhalt I

Das neue katholische
Kirchengesetzbuch 49-53

Die Frau in der Kirche 53

Scientology-Kirche:
Unsaubere Geschäfte 55

I.

Das neue katholische Kirchengesetzbuch

(Codex iuris canonici, im

folgenden einfach Codex genannt),
in Kraft seit 1 983, verdankt seine
Entstehung der Liberalisierungstendenz
des Papstes Johannes XXIII. So sind

beispielsweise die Strafbestimmungen

des Codex' wesentlich gelockert
worden. Die Stellungnahme zur
ökumenischen Bewegung ist — zumindest

dem Wortlaut nach — recht positiv

gehalten. Vor allem ist die Sprache

gegenüber derfrüheren Fassung
des Codex' konzilianter. Die Stellung
der Bischöfe wurde stark aufgewertet,

allerdings so, dass ihre Abhän-

So widersinnig es auch klingen
mag, der eigentlich Verantwortliche

für die Wirkung einer
Information ist nicht der, welcher
informiert, sondern, derjenige, der
informiert wird.

Nathalie Sarraute

gigkeit von Rom trotzdem eine fast
absolute geblieben ist. Verschiedenes,

was die Konfessionen früher
trennte, ist nun abgeschafft worden.
Ein charakteristisches Detail der
Modernisierung ist zum Beispiel der
Umstand, dass die Feuerbestattung
zwar weiterhin verpönt bleibt,
jedoch — zwar recht verklausuliert
ausgedrückt — nicht mehr verboten
ist (11 76/3*). ¦

II.

Wer den Codex wirklich studiert,
wird aber rasch feststellen, dass die
neue Fassung in Tat und Wahrheit
weit hinter den Erwartungen
fortschrittlicher Katholiken zurückgeblieben

ist. An den bisherigen
Grundlagen und am Selbstverständnis

der katholischen Kirche ist auch
mit dem neuen Codex nichts Grund-

*) Wo in diesem Text blosse Zahlen stehen, sind damit

die Canones gemeint, die unseren Paragraphen
oder Artikeln entsprechen. Die Zahl nach dem
Schrägstrich bezieht sich auf den jeweiligen Absatz,
in den Canones mit 6 bezeichnet.

49



getreten ist, ist allerdings aus dem
Codex allein nur in beschränktem
Masse auszumachen. Ein abschliessendes

Urteil lässt sich darüber nur
bilden, wenn neben dem Codex auch
die Beschlüsse des II. Vatikanischen
Konzils (1963-1965) konsultiert
werden, die ja auch die Grundlage
des Codex' bildeten. Deshalb nehmen

die nachstehenden Feststellungen

immer etwa auch Bezug auf jene
Konzilsbeschlüsse, die uns im «Kleinen

Konzilskompendium»,
herausgegeben von den Jesuiten Karl Rahner

und Herbert Vorgrimmler, vorliegen

(im folgenden bloss mit dem
Namen Rahner zitiert).
Im folgenden Uberblick soll nun
gezeigt werden, dass die katholische
Kirche auch nach dem neuen Codex

ganz die alte geblieben ist.

Die einzige wahre Kirche

1. So versteht sich die Kirche nach
dem neuen Codex nach wie vor als
die allein wahre christliche Kirche,
im Besitz der allein wirklich seligmachenden

Religion, als das - wie der
Codex sagt - «universale sacra-
mentum salutis» Quelle des Heils
für alle Menschen (204/2 sowie
Inkraftsetzungsdokument Seite XII und

allenthalben). Zwar gesteht die Kirche

heute gnädigerweise zu, dass
auch andere Religionen «nicht selten
einen Strahl jener Wahrheit erkennen

lassen», die die katholische Kirche

verkündet. Aber sowohl im

Codex selbst als auch - noch deutlicher

- in den Konzilsbeschlüssen
wird der alleinseligmachende
Charakter der katholischen Religion
erneut mit aller Schärfe betont. So kann

zum Beispiel das Ziel der Qkumene
aus der Sicht der katholischen Kirche

nur in der Rückkehr aller «getrennten
Brüder» in den Schoss der allein
wahren katholischen Kirche bestehen

(Rahner S. 232-233).
2. Die katholische Kirche versteht
sich auch nach dem neuen Codex
nach wie vor als die alleinige Besitzerin

und Hüterin der vollen
metaphysischen «Glaubenswahrheiten»
(747/1).
3. Sie versteht sich auch nach dem

neuen Codex - eher noch
ausgeprägter als bisher - als die alleinige

Hüterin der moralischen Wahrheit
(747/2). Sie allein hält sich für
zuständig, zu bestimmen, was recht
und gerecht ist; sie hält sich folglich
auch für befugt, alle staatlichen
Rechtsordnungen verbindlich zu be-
urteilen.

Von jeder anderen Macht
unabhängig

4. Getreu dem Grundsatz des der
Kirche nicht zufällig so wichtigen
Apostels Paulus versteht sie sich
namentlich auch den Städten gegenüber

als diejenige Instanz, die «alles
beurteilt, selber aber von niemandem

beurteilt wird» (1. Kor. 2/15).
Sie erklärt sich gerade auch im

neuen Codex als von jeder anderen
Macht unabhängig (vgl. z.B.
Vorrede S. XLV). Das ist ohne Beispiel im

Staatsrecht; besser gesagt ein
staatsrechtliches Unding, da dieser
Machtanspruch zu der Souveränität
des Staates in einem unlösbaren
Widerspruch steht. Nach unbestrittenen
Grundsätzen ist sonst jede andere
Institution innerhalb bestimmter
Staatsgrenzen voll und ganz den
staatlichen Normen und Behörden
unterstellt, und wenn eine Institution
vom Staat Geld bezieht (wie dies
auch bei der katholischen Kirche in

grossem Umfang der Fall ist), ist es in

jedem Staatsrecht erst recht eine
Selbstverständlichkeit, dass sie dem
Staat dafür Rechenschaft abzulegen
hat. Nurdie katholische Kirche wehrt
sich nach wie vor mit Händen und
Füssen gegen eine Pflicht zur
umfassenden Rechnungsablegung dem
Staate gegenüber, auch dort, wo sie

vom Staate massive Mittel erhält.
5. Vor allem betont auch der neue
Codex wiederum die Vision der
Kirche, derzufolge ihr und nur ihr von
Gott der Auftrag erteilt worden sei,
überall in der Welt gegenüber allen
Menschen in allen Lebensbereichen
die unumschränkte Herrschaft
ausüben zu müssen, beziehungsweise
alles nach ihren Gesetzen zu normieren

(z.B. 747).

Das Machtsyndrom

6. Die Kirche versteht diese
Aufgabe als eine strenge Verpflichtung
und Sendung. Deshalb erklärt sie

auch selber, die katholische Kirche
sei ganz und gar eine missionarische
Kirche (781). Sie fühlt sich deshalb
verpflichtet, alles zu unternehmen,
um diesen Sendungsanspruch auch

zu verwirklichen, das heisst ihren
Einfluss auf die ganze Welt
auszudehnen, unbedingt zu verhindern,
dass sie Boden verliert, und alles

daranzusetzen, um immer neues
Terrain zu gewinnen, um ihre Positionen

zu sichern und auszubauen (vgl. statt

vieler can. 791). Der Codex ist voll

von Bestimmungen, die diesem Ziel

dienen, so sehr, dass der Eindruck
entsteht, es gehe der Kirche allzusehr
um ihr ungehindertes Wachstum.
Natürlich werden vor allem die
Bischöfe und Ordensleute darauf
verpflichtet, ihre ganze Kraft für das

Wachstum der Kirche einzusetzen
(z.B. 782 und 783).

Darüber hinaus wird allen katholischen

Vereinen und Werken die

Pflicht auferlegt, diesem Ziel zu
dienen (329, 713). Auch den Eltern und

Paten wird eine «sehr schwere» (gra-

vissima) Pflicht in dieser Beziehung
auferlegt (226/2, 794 i.V. mit 1136).

Sie werden dabei noch besonders

verpflichtet, ihre Kinder in katholischen

Schulen ausbilden und erziehen

zu lassen (798). Hierher gehört
auch die Bestimmung, dass die Eltern

streng verpflichtet sind, die Säuglinge

sofort nach der Geburt taufen

zu lassen (867), und dass Findlingein
jedem Fall kurzerhand katholisch

getauft werden müssen (870). Auch

müssen Katholiken noch als Kinder

«gef irmt» und schon bei dieser
Gelegenheit auf missionarischen Einsatz

festgelegt werden (891 i.V. mit 879).

Der neue Codex nimmt sich ganz
besonders der Unterrichtsanstalten
aller Stufen, besonders der Mittelschulen

und Universitäten an, die er für

das erwähnte Ziel in Pflicht nimmt

(796 ff.). Sogar die Universitäten sollen

der Glaubenspropaganda
dienstbar gemacht werden (807),

und selbst an nichtkatholischen
Hochschulen sollen katholische
Zentren errichtet werden! (813).
Katholische Vereine und fromme
Werke — auch abgesehen von den

spezifischen Missionswerken — werden

vermehrt zur Unterstützung der

katholischen Mission eingesetzt. Alle

Gläubigen werden im Codex immer

50



wieder an ihre Pflicht ermahnt, sich

für die Ausbreitung der katholischen
Religion einzusetzen (210, 223, 225

ff„ 327-329).

Nach wie vor
eine politische Kirche

Dem erwähnten Zweck dient es
vornehmlich auch, dass die katholische
Kirche nach wie vor eine politische
Kirche ist. Sie setzt die üblichen
politischen Mittel ein (und erst noch mit
weit grösserer Erfahrung als andere
politische Mächte), wie die politischen

Parteien, die «auswärtigen»
Ämter und diplomatischen Vertreter
allüberall, sowie ihre Informationsstellen.

Die katholischen Laien werden

eindringlich zur «katholischen
Aktion», zum «Apostolat», verpflichtet

und dafür in jeder Weise ausgerüstet.

«Politisch durch und durch,
verkündet sie (die katholische
Kirche) unentwegt, dass sie mit Politik

nichts zu schaffen habe.» So

der katholische Theologe Adolf
Holl in «Universale Religion»,
Herrischried, Nr. 9/1 986, S. 17.)

Besonderes Gewicht legt der neue
Codex naturgemäss auf die
Bemühungen um die Massenmedien, da
selbstverständlich auch die katholische

Kirche weiss: Wer die Massenmedien

hat, hat die Macht (822 ff.).
Zensur (z.B. 823) und Boykott
nichtgenehmer Zeitungen und Zeitschriften

(831 und 823/1 Satz 1 werden als
Druckmittel nicht verschmäht.
Die katholische Kirche ist mithin
nach wie vor eine proselytische Kirche,

in der heute nicht mehr nur die
Kleriker, sondern vermehrt auch alle
Gläubigen angehalten werden, bei
jeder Gelegenheit für die Kirche zu
werben.

Zensur und Boykott

7. Mit den berüchtigten Moderni-
stendekreten hat die katholische Kirche

noch um die Jahrhundertwende
die bürgerlichen Freiheitsrechte, im
besonderen auch die Religionsfreiheit,

aber auch die Staatsform der

Demokratien Grund und Boden hinein

verdammt und als Gottlosigkeit
gebrandmarkt.
Das ist wohl der Punkt, der vor allem
die Politiker interessieren dürfte. Die
meisten von ihnen sind überzeugt,
die katholische Kirche habe sich
gerade in dieser Beziehung grundlegend

gewandelt. Tatsächlich betont
der neue Codex die Gleichheit aller
Gläubigen, ja aller Menschen (Vorrede

S. XLIII sowie can. 208, Rahner
475) sowie die Menschenwürde, die
Religionsfreiheit und ganz allgemein
die Rechte der Bürger. Was die
Religionsfreiheit anbelangt, hat das
Konzil mit der sogenannten «Erklärung

über die Religionsfreiheit» eine
gewisse Wende vollzogen und
anscheinend ein Signal gesetzt. Man
hört daher nicht selten, die katholische

Kirche profiliere sich heute
geradezu als Vorkämpferin der
Menschenrechte, der Freiheitsrechfe und
der Würde der menschlichen Person.
Die Politiker und manche Zeitungsleute

übersehen aber, dass der neue
Codex gerade auch jene Grundrechte

der Menschen immer noch
teilweise aufs schwerste missachtet
und verletzt, wovor aber viele Politiker

und Zeitungsmacher einfach die
Augen verschliessen:

Was zum Beispiel die Religionsfreiheit

anbelangt, bestätigt der katholische

Kirchenrechtler Knut Walf
(«Ostschweiz», 16.10. 1982), dass
die Kirche mit ihrer Religionsfreiheit
nur die Freiheit der Kirche und die
Freiheit der Gläubigen, katholisch
zu sein, proklamiert, aber keineswegs

eine allgemeine Religionsfreiheit,

ja dass sie die Religionsfreiheit
ihrer Gläubigen sogar total verneint.
Sogar im Konzil ist auf die penible
Situation hingewiesen worden, dass
die Kirche in jenen Staaten, in denen
sie sich in einer Minderheitsstellung
befinde, die religiöse Freiheit
fordere, in mehrheitlich katholischen
Ländern aber den Bürgern die gleiche

Freiheit verweigere
(«Ostschweiz», 16. 10. 1982).

Von ihren Gläubigen verlangt die
Kirche nämlich erneut und mit
unverminderter Schärfe den Glaubensgehorsam

gegenüber der Hierarchie
beziehungsweise auch jedes der
unteren Hierarchen gegenüber dem

übergeordneten (vgl. 212, 227, 386,
besonders auch 752 ff.). Zitat:
Can. 212 §1
«Was die geistlichen Hirten in
Stellvertretung Christi als Lehrer des
Glaubens erklären oder als Leiter
der Kirche bestimmen, haben die
Gläubigen im Bewusstsein ihrer
eigenen Verantwortung in christlichem
Gehorsam zu befolgen.»
Aber auGh in den Konzilskonstitutionen

über die Kirche und über die
Bischöfe wird der Glaubensgehorsam
noch und noch betont.
Hierher gehört auch, dass Katholiken

die Bibel nach wie vor nur mit
kirchlichen Anmerkungen lesen dürfen

(825). Häretiker und Schismatiker

(gemäss 751 jene, die sich

weigern, sich dem Papst zu unterordnen)
und erst recht Apostaten Abtrünnige)

werden von der Kirche nach
wie vor mit kirchlichen Strafen
bedroht, auch wenn diese im neuen
Codex etwas weniger schroff formuliert

sind (vgl. 1 364 ff. und 1 371 Die
Kirche nimmt für sich nach wie vor
das Recht in Anspruch, Ungehorsame

zu «beugen» («coercere»
«Zwang ausüben»), wie sie es selber
formuliert (1311).

Mit der Religionsfreiheit unvereinbar
sind sodann die bereits erwähnte
strenge Pflicht der Eltern, die Säuglinge

sofort nach der Geburt taufen
zu lassen (867) und die - ebenfalls
bereits angeführte - undifferenzierte

Pflicht, Findelkinder katholisch
zu taufen (870). Bei Todesgefahr
darf jedes Kind, auch nichtkatholischer

Eltern, sogar gegen deren Willen,

katholisch getauft werden (868/
2)1

Katholik auf Lebenszeit

Ebenso freiheitswidrig ist die Bestimmung,

wonach ein einmal getaufter
Katholik nie mehr gültig aus der Kirche

austreten kann (849). (Die Praxis
ist nur eine widerwillige Konzession

an die heutige Rechtsordnung, die
die Kirche zu ihrem Unwillen nicht
ändern kann; am Prinzip wird jedoch
eisern festgehalten: Dogmatisch gibt
es keinen Kirchenaustritt.)
Schlecht verträglich mit der
proklamierten Religionsfreiheit,
beziehungsweise mit dem Recht der freien

51



Meinungsäusserung, ist es auch,
dass den katholischen Hochschuldozenten

nur eine «gerechte Lehrfreiheit»

(iusta libertas) eingeräumt wird
(218), wobei die Kontrolle darüber,
wer lehrt und was er lehrt, im neuen
Codex noch massiv verschärft und

gesichert worden ist (vgl. z. B. 81 0).

Und was die Gleichheit aller
Menschen betrifft, die gerade der heutige
Papst ebenfalls gern proklamiert,
gilt dieses Prinzip der Kirche nur für
andere, niemals für sie selber. Bei ihr
selber ist diese Gleichheit keineswegs

durchgeführt, wenn man nur
schon an die hierarchische Struktur
denkt, und unter anderem daran, wie
in den Konstitutionen des II. Vatikanischen

Konzils der unendliche
Unterschied zwischen einem Priester und
einem Laien formuliert worden ist,
besonders in der Konstitution über
die Kirche (vgl. dort z.B. die Nummern

24-28). Dazu kommt noch die
Ungleichheit von Mann und Frau,
indem einer Frau derZugang zur
Hierarchie nach wie vor pickelhart
versperrt wird (230 und 1024).

Und was die übrigen Menschenrechte

und die Würde der menschlichen

Persönlichkeit anbelangt (vgl.
dazu z. B. 768/2), ist auf folgende
Bestimmungen hinzuweisen:

- Die nicht der Hierarchie angehörenden

Menschen sind Schafe, die
«geweidet» werden müssen; sie
müssen sich von der Hierarchie
absolut führen, überwachen, seelsorgerisch

betreuen, behirten und von
der Kirche erziehen lassen (794,
1008).

- Die Kinder werden ohne wirkliche
eigene Entscheidung zur Erstkommunion

und damit auch zur Beichte
veranlasst und gefirmt, was das
Versprechen in sich schliesst, für die Kirche

und den katholischen Glauben
zu werben (914). Faktisch läuft das
auf einen indirekten Zwang hinaus,
sich auf den katholischen Glauben
festzulegen.

- Ferner - besonders wichtig — :

den Klerikern ist das Eingehen einer
Ehe (ein Menschenrecht) nach wie
vor in aller Form und nachdrücklich
verboten (277); ja, wer auch nur
versucht, eine Ehe einzugehen, wird als

weiheunfähig erklärt (194).

— Einem protestantischen Pfarrer,
der eine Mischtrauung vornimmt,
wird vom Codex implicite zugemutet,
die Höherbewertung ,der katholischen

Religion anzuerkennen (1 1 25),
wobei zu bemerken ist, dass Mischehen

nach wie vor grundsätzlich
verboten sind (1124), es sei denn, der
katholische Teil verpflichte sich
aufrichtig und in Kenntnis des anderen
Teils, alles zu tun, damit ihre Kinder
katholisch getauft und erzogen werden

(1125).

— Der Codex sieht nach wie vor
ewige und grundsätzlich unauflösliche

Gelübde der Ordensleute vor
(691), was unserem Persönlichkeitsrecht

widerspricht. Der Verpflichtete
kann nichtfrei austreten, sondern die
Hierarchie nur aus sehr schwerwiegenden

Gründen um einen Dispens,
das heisst um Gnade bitten.
— Die Ordensleute verzichten mit
der Profess verbindlich auf die
Verwaltung ihres Vermögens (668). Ihr
Testament dürfen und können sie nur
mit Zustimmung ihres Oberen
ändern (668,2).
— Der Ortsordinarius ist, ohne Rücksicht

auf den Willen des Verfügenden,

Willensvollstrecker «frommer
Verfügungen» (1301).
Es sind dies alles Bestimmungen, die
der Würde der menschlichen Person
eklatant widersprechen, die der
Papst bei jeder Gelegenheit so sehr
betont.
Wie die Proklamationen der Kirche
über die Freiheitsrechte zu verstehen
sind, ergibtsich besonders eindrücklich

aus einem Vergleich der Canones

797 und 798! Im ersten wird das
Recht der Eltern auf freie Wahl der
Schulen betont, doch gleich im nächsten

werden die Eltern verpflichtet,
ihre Kinder nur in katholischen Schulen

erziehen zu lassen!

Hierarchie
nicht angetastet

8. Die gute alte Kirche ist sich
namentlich auch in jener Hinsicht treu
geblieben, diefürsie besonders
charakteristisch ist: sie ist in unverändertem

Mass eine Hierokratie, eine
hierarchische Kirche geblieben. Auf die
in diesem Codex neu verankerte
hierarchische Verfassung der Kirche

wird auch im Promulgationserlass
des Papstes ausdrücklich hingewiesen

(S. XIII). Die Macht dieser Kirche
wird ausschliesslich durch Hierarchen

ausgeübt. Dabei wird diese

Macht, das heisst diese Gewalt
(Jurisdiktion, potestas) bis zum Exzess

betont. In den fünf Zeilen, in denen
die Macht des Papstes umschrieben
wird (333), finden wir das Wort
Gewalt gleich dreimal, und in den
sieben Zeilen, in denen die Stellung des

Bischofs dargestellt wird (391),
viermal. Uberhaupt ist nicht nur im

Codex, sondern auch in den
Konstitutionen überdie Kirche und überdie
Bischöfe dauernd von dieser Gewalt
der Hierarchen die Rede.
Es wird aber auch immer wieder
betont, dass die Gläubigen den Hierarchen

in allem Gehorsam schulden.
Unteren Klerikern wird auch
vorgeschrieben, ihren Oberen mit
ungeteiltem Herzen anzuhängen (z. B. 273

ff. in Verbindung mit 277 und 71 5).
Erstaunlich offen wird das
Machtdenken der Kirche, das ihr heute

auch viele ihrer eigenen Kleriker
vorwerfen, in denjenigen
Bestimmungen offenbart, in denen den
Bischöfen und Pfarrern vorgeschrieben

wird, in welcher Weise sie vom

Bistum, beziehungsweise von der

Pfarrei — wie es wörtlich heisst —

Besitz zu ergreifen hätten (380, 382,

527, 534). Im übrigen wird im Codex
nichts vergessen, was der Macht der

Hierarchen dienen, sie konsolidieren

und ausweiten könnte. Keine

Möglichkeit, wo die Macht der
Hierarchen hindringen und Einfluss
nehmen könnte, wurde ausser acht
gelassen. Besonders eingehend wird
die hierarchische Kontrolle über

Schulen, Klöster und Vereine geregelt

(241 ff., 298 ff., 317 ff., 321 ff.,

71 5 und viele andere).

9. Darüber hinaus stellen wir im

neuen Codex noch eine ganze
Menge weiterer Bestimmungen fest,

die eindrücklich illustrieren, dass die

katholische Kirche so ziemlich die

alte geblieben ist. So hält sie am Zölibat

(194 und 277) fest. Oder daran,
dass die Bibel nur mit kirchlichen
Erläuterungen herausgegeben werden
darf (825). Sie bleibt auch dabei,
dass die Priester mit ihrer
Konsekrationsformel Brot und Wein in das

Fleisch und Blut Christi verwandeln,

52



dies weltweit täglich an die
hunderttausendmal (897, 899), und die
Gläubigen werden erst noch
verpflichtet, dies fest zu glauben (898).
Auch daran wird nicht gerüttelt, dass

man das Messopfer anderen
Menschen und sogar Verstorbenen
zukommen lassen oder, wie der Codex
selber sagt, «applizieren» kann
(901). Auch der Reliquienkult bleibt
(neu ist bloss das Verbot, mit
Reliquien Handel zu treiben, 1190) wie
auch die Ablässe, die in der
Heilsordnung der Kirche nach wie vor
eine bedeutende Rolle spielen (922
ff).

Marien-Verehrung

Geblieben ist die Heiligen- und die
Bilderverehrung (1187, 1188), die
Verbindlichkeit von heiligen Festen,
wie die des hl. Josef. Geblieben ist

vor allem auch die Ohrenbeichte mit
der ganz unwahrscheinlichen
Vollmacht, mit Verbindlichkeit für Gott
beliebige Sünden zu vergeben (959).
Geblieben ist im besonderen auch
die stark betonte Verehrung der
«Mutter Gottes», die, wie weiland
Isis im spätrömischen Reich, im
Begriff steht, sich dem Mittelpunkt zu
nähern (1 1 86). Geblieben oder besser

gesagt definitiv festgeschrieben
ist auch das Dogma der Unfehlbarkeit

des Papstes (749). Geblieben
auch die Unauflöslichkeit der Ehe

(1056).

Wenn nun jemand behaupten wollte,
die erwähnten Konzilsbeschlüsse
seien heute überholt, so sei er auf
folgendes hingewiesen:
Zum einen wurden jene Beschlüsse
seither immer wieder von der Kirche
bestätigt; ja es wird der heutigen Kurie

vorgeworfen, sie führe einen re-
staurativen Kurs. Übrigens könnten
jene Beschlüsse überhaupt nicht
geändert werden, da es sich fast durchwegs

um sogenannte Konstitutionen
(Dogmen) handelt, an die sich die
Kirche für alle Zeiten selber für
gebunden erklärt hat.
Was den Codex betrifft, ist festzuhalten,

dass dieser erst vor kurzem in
Kraft gesetzt worden ist.
Wem das alles nicht genügt, der mag
auf den «Erwachsenenkatechismus»

der deutschen Bischofskonferenz
von 1985 verwiesen werden. In diesem

Werk setzen sich die deutschen
Bischöfe mit den Einwänden des
modernen Menschen gegenüber den
kirchlichen Lehren und Institutionen
mit erfreulicher Offenheit und Klarheit

auseinander. Doch an den Dogmen

und Einrichtungen der Kirche
wird dann jeweilen (mit gekünstelten
Begründungen) eisern festgehalten.

Bleibt als Fazit die Feststellung des
katholischen Theologen Prof. Horst
Herrmann: «Kirche bleibt Kirche.
Das ist mir inzwischen klar geworden.»

(Zitat aus dem «Spiegel» Nr.
41 vom 5. 10. 1981)? Oder ist dieser
Codex nur eine Episode auf dem

Wege der katholischen Kirche zu
einer radikalen Wandlung, ein letztes
Aufflackern des hierarchischen
Machtsyndroms? Wird es den
progressiven katholischen Kreisen am
Ende doch noch gelingen, in der
Kirche einen echten Gesinnungswandel
durchzusetzen? Einstweilen gilt der
alles andere als liberale Codex.

Emanzipation bedeutet «Freiheit»,
«Freilassung». Soweit
Abhängigkeitsverhältnisse als ungerecht und
drückend empfunden werden, ist die
Befreiung von ihnen Voraussetzung
zur Entfaltung eigenständigen
Menschentums. Die Geschichte des
Abendlandes ist eine Geschichte der
Freiheitsbewegungen und -bestre-
bungen: Die Reformation, die
Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts,

die Abschaffung der Monarchien,

die sozialen Bewegungen, um

nur einige zu nennen.
Dazu zählt auch der Kampf der Frau

um die Freiheit in Wirtschaft und
Politik. Dieser Kampf beginnt nun auch
auf die Kirchen überzugreifen. Den
Startschuss zu einer religiösen
Emanzipation der Frau gab der
Primas der Anglikanischen Kirche und
Erzbischof von Canterbury Robert
Runcie. Er weihte im Februar 1987
die ersten weiblichen Diakone der
Church of England. Er sprach dabei

Viele Kirchenkritiker sind der
Ansicht, die Kirche könne sich gar nicht
ändern.
Übrigens ist allen Politikern und
allen jenen Medienschaffenden, die
sich über die Kirche zu äussern
haben, dringend zu empfehlen, den
Codex, aber auch die Konzilskonstitutionen,

selber zu lesen, aber wirklich

zu lesen, namentlich die Konstitution

überdie Kirche und das Dekret
über den Okumenismus, beides im
zitierten Kompendium Rahner/Vor-
grimmler. Wer das nichttut, ist mit
Sicherheit nicht richtig informiert und
damit auch nicht legitimiert, sich
über die Kirche zu äussern. Der
Fachmann ist immer wieder
überrascht, wieviele solche Journalisten
es gibt, deren Urteile sich auf
unkontrollierte Gerüchte stützt, die
ökumenesehnsüchtige Kirchenleute — meist
in gutgläubiger, aber auch
leichtgläubiger Tendenz — in die Welt
gesetzt haben. Denn massgebend können

nur diese offiziellen Erlasse sein,
und nicht was irgend ein Katholik
sagt, auch wenn er ein Kleriker ist.

R. K.

von einem «wahrhaft historischen
Augenblick». Die anglikanische
Generalsynode hat dann beschlossen,
die rechtlichen Voraussetzungen für
die Ordination der Frauen zum Priester

zu schaffen.
Frauen als Priester - das ist für Rom
ein rotes Tuch. Das wäre ein
Ausbruch aus dem starren Dogmatismus
und ein reformatorischer Aufbruch
zu neuen geistigen Ufern des
Katholizismus. Evangelische Pastorinnen
gibt es ja schon lange. Nur die
katholische und orthodoxe Kirche sperren

sich gegen das Frauenpriester-
tum.

Für uns Freigeistige sind die englischen

Massnahmen ein Anlass, in
kurzen Zügen herauszustellen, wie
gerade die Religionen die Frau zum
zweitrangigen Wesen abstempeln.
Gemeint sind damit die althergebrachten

Offenbarungs- und
Buchreligionen.

Religiöse Emanzipafion

Die Frau in der Kirche

53


	Hat sich die katholische Kirche wirklich gewandelt? : Das neue katholische Kirchengesetzbuch

