
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 1

Artikel: Ein literarisches Meisterwerk philosophischer Religionskritik : Umberto
Ecos "Name der Rose"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidehke
ISSN 0256-8993

Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
derSchweiz

70. Jahrgang
Nr. 1 Januarl987

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 1 6.-
Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Ein literarisches Meisterwerk philosophischer Religionskritik

Umberto Ecos «Name der Rose»
Ich möchte Sie heute zur Lektüre eines
Buches ermuntern, das — 1980 zuerst
in Italien erschienen und dort auch

preisgekrönt — sich inzwischen in vielen

Ubersetzungen zu einem internationalen

Bestseller entwickelt hat:
«Der Name der Rose» von Umberto
Eco. Kürzlich wurde der Roman, der in

einem Benediktinerkloster im ausgehenden

Mittelalter spielt, verfilmt. Der
Erfolg dieses immerhin 650 Seiten
starken Werkes, das in einigen
intellektuellen Zirkeln als Kultbuch gehandelt

wird, ist um so beachtlicher, als
sein Autor bisher gar nicht als Romancier

hervorgetreten ist, sondern als
Professor der Universität Bologna die
philosophische Disziplin derSemiotik,
die Wissenschaft von den (sprachlichen

und nicht sprachlichen) Zeichen,
vertritt.
Die literarische Meisterschaft Ecos in

der Verknüpfung von aufwühlender,
spannender Handlung mit gelehrter,
ja tiefsinniger Reflexion ist von den
meisten Rezensenten zu Recht
hervorgehoben worden. In der Tat bietet das
bizarre Szenario ein nicht alltägliches
sinnliches und intellektuelles Lesevergnügen.

Welcher Kriminalroman —

und darum handelt es sich auf einer
Handlungsebene — spielt schon in

einer italienischen Abtei des Jahres
1327, die schliesslich bei einem nächtlichen

Ringkampf in der Bibliothek in
Brand gerät und bis auf die Grundmauern

niederbrennt? Und welcher
Detektiv muss schon den geheimnisvollen

Tod von sieben Mönchen
aufhellen, die hintereinander an sieben
Tagen - der Zeitspanne des göttlichen

Schöpfungswerkes - sterben?

Freilich bietet dieses Sieben-Tage-
und Sieben-Leichen-Schema, das
noch gemäss den liturgischen Stunden

eines klösterlichen Tageslaufes
untergliedert ist, nur das äussere Gerüst für
weitere komplexe Handlungsebenen,
Handlungsabläufe und Reflexionen,

die gerade dadurch überschaubar

bleiben. Hineingewoben in die

Wir wünschen allen
Gesinnungsfreundinnen und -freunden

ein gutes, frohes und
humanistisches 1987!

Zentralvorstand
und Redaktion

Geschichte der Giftmorde, deren
Fäden alle irgendwo in der labyrinthischen

Bibliothek zusammenlaufen, ist

die Erzählung einer Liebesnacht
zwischen einem namenlos bleibenden
Bauernmädchen - der «Rose», die
dem Buch den Titel gegeben hat —

und einem jungen Klosternovizen, der
als späterer Chronist in hohem Alter,
melancholisch und desillusioniert, die
Ereignisse jener Woche der Nachwelt
überliefert.
Die himmlischen Wonnen der
irdischen Liebe, geschildert aus der
ungewöhnlichen Sicht eines gebrochenen
mönchischen Keuschheitsgelübdes:
Dieses Kapitel, bewusst in die Mitte
des Romans verlegt, gehört zu den
stärksten Abschnitten des Werkes.
Der Leser bleibt um so ergriffener, als

tags darauf das Mädchen von einem
päpstlichen Inquisitor zur Hexe erklärt

und dem Verbrennungstod auf dem
Scheiterhaufen preisgegeben wird.
Der Inquisitor ist als Mitglied einer
Delegation des in Avignon residierenden

Papstes in das Kloster gekommen,

die sich hier mit einer Gruppe
kaiserlicher Theologen zu einer
Disputation über die Armutsfrage, über
die These der weltlichen Armut Jesu

Christi, trifft. Die höchst tumultarisch
verlaufende Debatte, bei der beide
Parteien einander mit «wüsten
Beschimpfungen» belegten, «als wäre
jeder von ihnen ein Christ im Kampf
mit den Sarazenen»(442), endet
ergebnislos. Dieser Ausgang wie das

Hornberger -Schiessen ist im Sinne
Ecos vorgezeichnet, da der Streit um
die Armut Jesu Christi und die
Schlussfolgerungen daraus für das Leben der
Kirche und der Christen gar nicht
bibelexegetisch zu lösen ist, sondern in

Wirklichkeit materielle Interessengegensätze

widerspiegelt, die religiös
artikuliert werden: «Wenn das Eigentum

und der Besitz an irdischen Dingen

ins Spiel kommt, wird es für die
Menschen schwierig, gerecht zu
argumentieren.» (70)
Die erzählerische Darstellung und
begriffliche Analyse der Eigentumspro-

Aus dem Inhalt
Eco: Der Name der Rose 1

Verweltlichter Tod? 3

Kampf um Selbsterhaltung 4

Trennung Von Staat und Kirche 6

Leserforum 7

«WBZfflfSCHE LANDESBIBLIOTHEK

IfS? BIBLI0THEQUE NATIONALE SUISSF

1



blematik - religiös widergespiegelt in

den Soziallehren der sich bekämpfenden

Ketzerbewegungen und der
feudalen Papstkirche - bildet ein Hauptthema

des Romans und erklärt seine
internationale Resonanz und Aktualität.

Umberto Eco verhandelt Fragen
im Medium eines historischen
Romans, die auch heute - mit bestimmten

Abwandlungen - in vielen
Ländern auf der Tagesordnung stehen. In

dieser Anspielung auf die «Theologie
der Befreiung» liegt der Gegenwartsbezug

des Buches, nicht, wie viele
Rezensenten und Kritiker kurzschlüssig

Irdische Hölle existiert

meinten, in Anspielungen auf den
Terrorismus der sogenannten Roten
Brigaden.

«Ich sage, dass viele dieser Häresien,
unabhängig von ihren Lehren,
Anklang unter den einfachen Leuten
finden, weil sie ihnen die Möglichkeit
eines anderen Lebens nahelegen. Ich

sage, dass die einfachen Leute oft
nicht viel von der Lehre verstehen. Ich

sage, dass es nicht selten geschehen
ist, dass die Massen von einfachen
Leuten die Predigt der Katharer mit
der Predigt der Partarener verwechselt

haben, und diese ganz allgemein
mit der Predigt der Spiritualen. Das
Leben der einfachen Leute, verehrter
Abbo, ist nicht von Weisheit erleuchtet
und von jenem wachen Sinn für
Unterschiede, die unsere Vernunft
ausmacht. Es ist durchzogen von Krankheit,

Armut und Unwissenheit, nie
haben sie gelernt, sich anders als
stammelnd auszudrücken. Oft ist das
Mitlaufen in einer Ketzergruppe für viele

von ihnen nureine Art,die eigene
Verzweiflung hinauszuschreien. Man
kann das Haus eines Kardinals aus
verschiedenen Gründen anzünden,
sei's weil man stets meint, dass die von
ihm gepredigte Hölle nicht existiert.
Stets aber tut man es, weil eine
irdische Hölle existiert...» (194f).
Mit diesen Worten - der Hauptgestalt
des Werkes, dem englischen Franziskaner

William von Baskerville in den
Mund gelegt - erklärt Eco in der Art
des historischen Materialismus die
Herausbildung der mittelalterlichen
Ketzerbewegungen und ihrer Ideologien

aus der materiellen und kulturellen

Notlage des Volkes. Freilich be¬

deutet seine Sympathie für diese

Bewegungen nicht ihre unkritische
Verklärung. Mit scharfem Blick für die
Verfügbarkeit von Massenbewegungen

stellt er die Ablenkungsfunktion
des christlichen (und jeglichen anderen)

Antisemitismus dar.
In einem Dialog über die kreuzzugar-
tige Aufstandsbewegung der französischen

Landarmut, Pastorellen
genannt, heisst es: «Und auf ihrem Wege
nach Aquitanien schlugen sie alle
Juden tot, die sie zu fassen bekamen und
nahmen sich ihre Habe..
(Warum die Juden> fragte ich Salva-
tore.
(Warum nicht?» erwiderte er und

fügte erklärend hinzu, schliesslich hätten

die Leute ihr Leben lang von den
Priestern gehört, dass die Juden die
Feinde der Christenheit seien und dass
sie ausserdem jene Reichtümer
aufhäuften, die ihnen, den armen Christen,

verwehrt waren. Ich fragte ihn,
ob es nicht eher wohl so gewesen sei,

Die wahren Feinde

dass die Reichtümer von den adligen
Herren und von den Bischöfen angehäuft

wurden mit Hilfe derZwangsab-
gabe des Zehnten und dass mithin die
Pastorellen nicht ihre wahren Feinde

bekämpften. Worauf Salvatore
antwortete, wenn die wahren Feinde zu
mächtig seien, müsse man sich eben
schwächere Feinde suchen. Ja, dachte
ich mir, das war es wohl, warum man
die einfachen Leute einfach nannte.
Denn nur die Mächtigen wissen
immer genau, wer ihre wahren Feinde
sind. Und da die adligen Herren nicht
wollten, dass die Pastorellen sich ihrer
Güter bemächtigten, war es ein grosses

Glück für sie, dass die Führer der
Pastorellen ihre Leute auf die Idee
gebracht hatten, es gebe grosse Reichtümer

bei den Juden zu holen.» (243)
Kunstvoll verwoben mit dieser
historischpolitisch-ökonomischen
Kernproblematik des Romans — dem
«Armutsstreif» zwischen Häretikern und
Papstkirche - ist ein philosophisches
Leitmotiv, dessen tragende Rolle in
der Gesamtkonzeption des Kunstwerks

bisher kaum begriffen worden
ist: das Lachen als Ausdruck menschlicher

Souveränität, das Lachen als au-
toritäts-, herrschafts- und religionskri-

tischer Vorgang, dem eine entdogma-
tisierende und entfanatisierende Kraft
innewohnt, die schliesslich zur Befreiung

der Menschen vom Glauben an

Lachende Welt —

befreite Welt

einen Gott und zur Aufhebung aller
gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse

führen kann. Umberto Ecos
faszinierende Zukunftsvision lautet: Eine

befreite Welt ist eine lachende Welt.
Das Thema des Lachens taucht
zunächst — scheinbar beiläufig — als ein

Gesprächsgegenstand neben anderen

in einem Dialog zwischen den
beiden grossen Gegenspielern auf.
William von Baskerville, der es als eine
seiner wichtigsten Lebensentscheidungen

bezeichnet, den Beruf des
Inquisitors aufgegeben zu haben (385),
weil die Wahrheit sich nicht mit
«glühenden Zangen ans Licht bringen»
lasse (81), vertritt die Auffassung:
«Die Affen lachen nicht, das Lachen ist

dem Menschen eigentümlich, es ist ein

Zeichen seiner Vernunft.» (168) Der

greise und blinde Mönch Jorge von

Burgos dagegen, der schliesslich als

der Giftmörder überführt wird,
behauptet: «Uber die Wahrheit und

Schönheit lacht man nicht. Eben

darum hat Christus niemals gelacht.
Das Lachen schürt nur den Zweifel.»
(1 69) Ein lachender Narr leugne implizit

Gott. (1 70)
Dieser ebenso unbestreitbare wie
nachdenkenswerte Tatbestand, dass

das Neue Testament zwar einen
ernsten, einen zornigen und traurigen,
aber keinen lachenden Erlöser
verkündet, wird in Umberto Ecos funkelnder

Phantasie zu einer extremen krimi-
nellen Konsequenz ausgesponnen.
Der blinde Mönch Jorge von Burgos
wird zum Giftmörder an all jenen
Klosterbrüdern, die einem Buch nachstöbern,

in dem das Lachen als Ausdruck
menschlicher Freiheit philosophisch
geadelt werde: dem (nicht existenten)
zweiten Band der Poetik des Aristoteles.

Dieses Werk des ungläubigen
Philosophen untergrabe das Gefühl der

Sündhaftigkeit und damit der
Erlösungsbedürftigkeit der Menschen, da

es an die Stelle der Furcht des Herrn

als aller Weisheit Anfang die Würde
des Lachens stelle. Deshalb dürfe es

von niemandem gelesen werden.

2



Auf William von Baskervilles Einwand
«Du schaffst das Lachen nicht aus der
Welt, indem du dieses Buch aus der
Welt schaffst» antwortet Jorge: «Nein,
gewiss nicht. Das Lachen ist die
Schwäche, die Hinfälligkeit und
Verderbtheit unseres Fleisches. Es ist die
Kurzweil des Bauern, die Ausschweifungen

des Betrunkenen, auch die Kirche

in ihrer Weisheit hat den Moment
des Festes gestattet, den Karneval und
die Jahrmarktsbelustigung, jene zeitlich

begrenzte Verunreinigung zur Abfuhr

der schlechten Säfte und zur
Ablenkung von anderen Begierden,
anderem Trachten... Aber so bleibt das
Lachen etwas Niedriges und Gemeines,

ein Schutz für das einfache Volk,
ein entweihtes Mysterium für die
Plebs. Sagte nicht auch der Apostel: Es

ist besser zu freien denn Brunst zu
leiden? Statt euch aufzulehnen gegen
die gottgewollte Ordnung, lacht lieber

und ergötzt auch an euren unflätigen

Parodien auf die Ordnung...
(602f.).
Dass das Lachen zur Ersatzhandlung
gebändigt werden kann, ist allen
erfahrenen gesellschaftlichen Herr-
schaftsapparaten vertraut. Umberto
Eco zielt auf etwas anderes. Es lässt

Jorge weiter gegen William ausführen:

«Gewiss ist das Lachen dem

Uber diesen Themenkreis hat die AS-
SOREL (Schweizerische Vereinigung
der Religionssoziologen) vom 13. bis
15. Oktober in Fribourg eine Tagung
durchgeführt, zu welcher auch ein
Vertreter der Freidenker als Gast der
Veranstalter eingeladen, war.
Das Programm umfasste Vorträge
von Hochschuldozenten aus Deutschland,

Frankreich und der Schweiz,
Gruppenarbeiten, Plenardiskussio-
nen und ein abschliessendes
Podiumsgespräch.

Professor G. Schmied (Mainz) berichtete

über verschiedene Methoden der
soziologischen Todesforschung und
wies besonders auf die Verdrängung
oder Tabuisierung des Todes in unserer

Zeit hin. Er sprach auch grundsätzlich

jedermann das Recht zu, sich als
Soziologe zu betätigen, lediglich mit

Menschen eigentümlich, es ist eine
Zeichen unserer Beschränktheit als
Sünder. Aus diesem Buch aber können
verderbte Köpfe wie deiner den äus-
serlichsten Schluss ziehen, dass im
Lachen die höchste Vollendung des
Menschen liege!... Und aus diesem
Buch könnte leicht der luzifersche
Funke aufspringen, der die ganze
Welt in einen neuen Brand stecken
würde, und dann würde das Lachen

zu einer neuen Kunst, die selbst dem
Prometheus noch unbekannt war: zur
Kunst der Vernichtung der Angst! Der
lachende Bauer fürchtet sich nicht vor
dem Tod, solange er lacht, doch
sobald die Ausschweifung vorüber ist,

auferlegt ihm die Liturgie wieder nach
dem göttlichen Plan die Angst vordem
Tod.» (604)
Umberto Ecos Buch «Der Name der
Rose» ist ein literarisches Plädoyer für
Vernunft gegen Gläubigkeit, für Toleranz

gegen Fanatismus, für einen
befreiten Humor als Grundstimmung des
Lebens: ein grossartiges Kunstwerk in
der Tradition philosophischer
Romane von Gipfelgestalten der
europäischen Aufklärüng, etwa Diderots
«Nonne» und Voltaires «Candide».
Joachim Kahl/«Der Humanist» 12/86

Anm.: Der Text wird zitiert nach der
Taschenbuch-Ausgabe (dtv 1 0551 München, 1 986

der Einschränkung, die Auswertung
von Erfahrungen den Fachleuten zu
überlassen. >

Professor L. Thomas (Paris) ist

ursprünglich Anthropologe und verfügt
über reiche Erfahrungen aus langjährigen

Afrika-Aufenthalten, wo er sich

speziell mit den Sterberitualen
beschäftigte. «Leben ist die Zeit, die der
einzelne zum Sterben braucht» lautet
in freier Ubersetzung ein Kernsatz aus
seinem Vortrag. Angst vor dem Tod ist

primär Angst vor dem Sterben, diese
wiederum eigentlich Angst vor
Schmerzen und vor Einsamkeit.
Professor W. Bernet (Zürich) befasste
sich in seinem Referat mit der Bedeutung

der verschiedenen Riten und vor
allem der Trauerarbeit. Diese, das
heisst die Arbeit, die von der Trauer
verrichtet wird, muss funktionieren,

Bücher
Karl Bickel

Unter dem Patronat der Freunde von
Karl Bickel und dem Amt für Kulturpflege

des Kantons St. Gallen ist dieser

Tage - anlässlich des 100.
Geburtstages — eine wunderschöne
Monographie über Leben und Werk
des genialen Markenschöpfers,
Pioniers schweizerischer Plakatkunst,
Kunstmalers, Grafikers und Schöpfer

des PAXMALs Karl Bickel (1886-
1982) erschienen.
Die Monographie ist nicht nur für
Liebhaberinnen der Philatelie und
der Grafik fast ein Muss. Der Bild-
Band ist sehr schön gestaltet und gibt
einen guten Uberblick über die
Entwicklung der Grafik und der Plakatkunst

über mehrere Jahrzehnte
hinweg. Zudem zeigt er die wichtigsten
Arbeiten aus dem Schaffen Karl Bik-
kels in der Briefmarkenkunst. In

einem halben Lebenswerk hat Bickel
mehr als 100 Briefmarken (Schweiz
und Liechtenstein) entworfen und

ausgeführt. Sein bildnerisches
Schaffen lehnt sich eng an den Stil
Ferdinand Hodlers an.
Sein anderes Lebenswerk ist das
PAXMAL — ein monumentaler
Friedenstempel -, den Bickel auf eigene
Kosten und in 25jähriger Arbeit am
Fuss der Churfirsten errichtet hat.
Bickel, ein engagierter Pazifist und
Freidenker, widmete das PAXMAL
ein Lebenszyklus, dem «umfassenden,

schaffenden und guten
Menschen».

Der Stadtzürcher und Ehrenbürger
von Walenstadt «kannte keine
Tabus, keinen Respekt vor Göttern, und
noch weniger vor Ideologien und der
allgemeinen Politik» - so sein Sohn.
Trotzdem war er an allem interessiert

und liess sich gerne in

Auseinandersetzungen und Diskussionen
mit so gegensätzlichen Charakteren
wie Konrad Farner oder katholischen

Bischöfen ein.

«Karl Bickel, Monographie», 120

Seiten, über 100 Farbillusfrationen,
Fr. 68.-.
Zu beziehen bei: Vereinigung
«Freunde von Karl Bickel», Rathaus,
Postfach 136, 8880 Walenstadt

Religion und gesellschaftlicher Umgang mit Sterben und Tod

Verweltlichter Tod?

3


	Ein literarisches Meisterwerk philosophischer Religionskritik : Umberto Ecos "Name der Rose"

